
THERAVĀDA 

PHẬT GIÁO NGUYÊN THỦY  
 

  

 

 

 

BÁT CHÁNH ĐẠO TƯỜNG GIẢI 
 

 Ledi Sayādaw 
 TK Pháp Thông dịch 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

2 



 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

4 

 

 

Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa 

Thành kính đảnh lễ Đức Thế Tôn, bậc Ứng Cúng, đấng 
Chánh Biến Tri 

































Bát Chánh Đạo Tường Giải 

5 





































 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

6 

 

MỤC LỤC 

Tập Tựa Trang 
I BÁT CHÁNH ĐẠO TƯỜNG GIẢI - 

Ledi Sayādaw 
1 

 Tóm Tắt Bát Chánh Đạo 13 
 Chánh Kiến (Ba loại Chánh Kiến)  
 - Chánh Kiến Về Nghiệp 

- Chánh Kiến Trong Mười Vấn Đề 
- Chánh Kiến về Tứ Thánh Đế 

 

 Giải Thích Về Chánh Kiến 22 
 1. Sabbe Sattā Kammassakā 

Chánh Kiến Về Nghiệp Tường 
Giải 

- Phân Tích Về Thiện Nghiệp 
và Bất Thiện Nghiệp 

- Hai Loại Nghiệp Cho Tương 
Lai 

- Quả Của Nghiệp Hiện Tại 
- Quả Của Nghiệp Quá Khứ 

2. Sabbe sattā kammadāyādā  
3. Sabbe sattā kammayoni 
4. Sabbe sattā 

kammabandhū 
5. Sabbe sattā 

kammappaṭisaranā 
 

23 
 
 

24 
 

25 
 

27 
 

30 
32 
33 
33 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

7 

 Phụ Lục Liên Quan Đến Chủ Sở 
Hữu của Nghiệp 

41 

 Giải Thích Về Chánh Kiến Trong 
Mười Vấn Đề 

42 

 Điều Các Tôn Giáo Khác Kông Biết 
Đến 

44 

 Chư Phật Chỉ Xuất Hiện trong Cõi 
Người 

47 

 Chánh Kiến Về Tứ Thánh Đế Tường 
Giải 

48 

 Giải Thích Về Chánh Tư Duy 
- Tư Duy Xuất Ly 
- Tư Duy Vô Sân 
- Tư Duy Vô Hại 

52 

 Giải Thích Về Chánh Ngữ 
- Tránh nói dối (musāvāda-

virati). 
- Tránh nói ly gián 

(pisuṇavācā-virati). 
- Tránh nói lời thô lỗ hay ác ngữ 

(pharusavācā-virati). 
- Tránh nói lời phù phiếm 

(samphappalāpa-virati) 

53 

 Giải Thích Về Chánh Nghiệp 
- Tránh Sát Sanh (pāṇātipātā-

virati), 

57 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

8 

- Tránh Trộm Cắp 
(adinnādānā-virati), 

- Tránh Tà Hạnh Trong Các 
Dục hay Tà Dâm 
(kāmesumicchācārā-virati). 

 Giải Thích Về Chánh Mạng 
- Tà Mạng bằng Ác Hạnh 

(duccarita micchājīva-virati, 
tránh tà mạng bằng ác hạnh) 

- Tà Mạng bằng Tầm Cầu Bất 
Chánh (anesana micchājīva 
virati tránh tà mạng bằng cách 
tầm cầu bất chánh), 

- Nuôi Mạng Không Lương 
Thiện 

- Những Học Thuật Thấp Hèn 
(tiracchāna vijjā1 micchājiva 
virati). 

58 

 Giải Thích Về Chánh Tinh Tấn 
- Sức Mạnh Của Các Đạo Chi 
- Tinh Tấn Ngăn Ngừa 
- Tinh Tấn Đoạn Trừ 
- Tinh Tấn Phát Triển 
- Tinh Tấn Duy Trì 

60 
61 

 Giải Thích Về Chánh Niệm 
- Bốn Niệm Xứ 

64 
65 

                                            
1 Tỉracchāva-vijjā 畜生明 (súc sanh minh),  



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

9 

- Cộ Chặt Với Sợi Dây Chánh 
Niệm 

 Giải Thích Về Chánh Định 67 
 Ba Vòng Xoay Liên Quan Đến Bốn 

Loại Luân Hồi (Saṃ sāra) 
- Tái Sanh Trong Khổ Thú 
- Tái Sanh Trong Thiện Thú 
- Tái Sanh Trong Các Cõi Sắc và 

Vô Sắc Giới 

69 

 Tương Quan Giữa Các Đạo Chi và 
Các Luân 

71 

 Ba Giai Đoạn Của Tà Kiến 72 
 Chủ Nghĩa Vị Kỷ  
 Niết Bàn Đầu Tiên  
 Hộp Diêm, Que Diêm và Mặt Ni-Tơ 74 
 Ba Nhóm Uẩn của Bát Chánh Đạo 75 
 Phá Huỷ Ba Giai Đoạn của Thân 

Kiến 
 

 Làm Thế Nào Để Thiết Lập Giới  
 Các Loại Giới Vững Chắc Khác 

Nhau 
78 

 Các Yếu Tố Cấu Thành Phạm Giới  78 
 Làm Thế Nào Để Thiết Lập Định 

- Niệm Hơi Thở 
- Hãy Làm Cho Niệm Được 

Liên Tục 

82 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

10 

- Làm Thế Nào Để Loại Trừ 
Tâm Bất An 

- Khi Nào Một Người Nên 
Thiết Lập Tuệ 

- Thiết Lập Tuệ Như Thế Nào? 
- Mô Tả Về Bốn Giới (Tứ Đại) 
- Mềm và Cứng 
- Kết Dính và Lưu Chảy 
- Nóng và Lạnh 
- Hỗ Trợ và Chuyển Động 
- Tăng và Giảm 

 Vô Thường,Khổ vàVô Ngã 89 
 - Thân Kiến và Cái Đầu 

- Biết, Tưởng, Nhận Thức và 
Quan Niệm 

- Ảo Tưởng 
- Do Không Hiểu Biết 

 

 Chánh Kiến 
- Bạn Phải Kiên trì 
- Để Trở Thành Những Người 

‘Bon-Sin-San’ 
- Làm Thế Nào Để Thiết Lập 

Bát Chánh Đạo 
- Chỉ Khi Tuệ và Tinh Tấn Tích 

Cực 
- Hiểu Rõ Thực Tại Bất Cứ Khi 

Nào Quán 
- Hưởng Ba Loại Lạc 

92 
 
 

93 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

11 

 Phụ Lục 
- 21 Loại Tà Mạng Đối Với 

Người Xuất Gia 
- 32 Loại Lời Nói Cản Trở Đạo 

Quả… 
- Tà Mạng Bằng Cách Gian Trá 
- Súc Sinh Minh 

97 

 II VẬT THỰC TƯỜNG GIẢI  
- Ledi Sayādaw 

104 

 Tựa Của Người Biên Tập  
 Khổ Vì Ăn 105 
 - Vòng Khổ Thứ Nhất 

- Vòng Khổ Thứ Hai 
- Vòng Khổ Thứ Ba 
- Vòng Khổ Thứ Tư 
- Vòng Khổ Thứ Năm 
- Vòng Khổ Quả Thứ Nhất 
- Vòng Khổ Quả Thứ Hai 
- Vòng Khổ Quả Thứ Ba 
- Vòng Khổ Quả Thứ Tư 
- Vòng Khổ Quả Thứ Năm 

 

 Tri Biến Tri Đồ Ăn (ñāta-pariññā)  112 
 Thẩm Biến Tri Đồ Ăn 114 
 Đoạn Kiến và Thường Kiến 117 
 Hư Vô Kiến, Vô Nhân Kiến và Vô 

Tác Kiến  
120 

 Dưỡng Tố 122 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

12 

 Đoạn Biến Tri 135 
 Trí Siêu Thế Thứ Nhất 141 
 Trí Siêu Thế Thứ Hai 144 
 Trí Siêu Thế Thứ Ba 144 
 Ba Danh Thực (Vật Thực của Tâm) 153 
 Tầm Quan trọng Của Xúc 

Tầm Quan trọng Của Tư 
155 

 Hành Uẩn 156 
 Những Ví Dụ Cho Ba Danh Thực 157 
 Tri Biến Tri về Thức Thực 158 
 Bản Chất Của Tri Biến Tri 160 
 Thẩm Biến Tri Thức  166 
 Nhận Biết Sự Sanh và Diệt 169 
 Thiệt Thức Thọ Lạc 177 
 Mô Tả Về Ý Thức 180 
 Thẩm Biến Tri Khổ 

- Hành Khổ 
- Khổ-Khổ 

190 

 Thẩm Biến Tri Sắc Uẩn 202 
 Đoạn Biến Tri Thức Thực 209 
 Thẩm Biến Tri Xúc Thực 211 
 Biến Tri Tư Niệm Thực 214 
 Giải Thích Về Danh Sắc 218 
 Phân Tích Về Sự Diệt và Chết 229 
 Giải Thích Về Trí Thẩm Sát Tam 

Tướng 
231 

 Giải Thích Về Sanh Diệt Trí 237 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

13 

 Thiền Trên Sắc Uẩn 243 
 Những Ví Dụ về Năm Uẩn 245 
 Tịnh Chỉ và Minh Sát 247 
 Lời Răn 250 
III NIỆM HƠI THỞ TƯỞNG GIẢI 

THỈNH CẦU VÀ CHẤP NHẬN 
LỜI KHUYÊN  
HÃY CỐ GẮNG ĐỂ ĐẠT ĐƯỢC SỰ 
TIẾN BỘ TÂM LINH  

261 

 Trôi Giạt Trong Luân Hồi Do Tâm 
Bất Định 

266 

 Niệm Thân Trước Khi Hành Thiền 
Định và Minh Sát 

270 

 Tại Sao Nên Thực Hành Niệm Hơi 
Thở 

273 

 Niệm Hơi Thở Dẫn Đến Niết-Bàn 274 
 Oai Nghi Cho Thiền 275 
 Nhóm Bốn Thứ Nhất 276 
 Phương Pháp Của Chú Giải 279 
 Sự Hoà Hợp Giữa Chú Giải Với Kinh 286 
 Nhóm Bốn Thứ Hai 291 
 Nhóm Bốn Thứ Ba 293 
 Nhóm Bốn Thứ Tư 294 
 Những Niệm Xứ Được Hoàn Thiện 

Như Thế Nào 
295 

 Các Giác Chi Được Hoàn Thành 
Như Thế Nào 

297 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

14 

 Minh và Giải Thoát Được Hoàn 
Thành Như Thế Nào 

299 

 Làm Thế Nào Để Tiến Hành Minh 
Sát 

301 

 Năm Giai Đoạn Thanh Tịnh 
- Kiến Thanh Tịnh Trong Sắc 
- Thanh Tịnh Kiến Trong Danh 
- Đoạn Nghi Thanh Tịnh 

303 

 Tóm Tắt 309 

 

 

 

 

 

 

 

 

TẬP I: BÁT CHÁNH ĐẠO TƯỜNG GIẢI 

Ledi Sayādaw 

Tóm Tắt Bát Chánh Đạo 

1. Chánh Kiến (Sammā-diṭṭhi) 
2. Chánh Tư Duy (Sammā-saṅkappa) 
3. Chánh Ngữ (Sammā-vācā) 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

15 

4. Chánh Nghiệp (Sammā-kammantā) 
5. Chánh Mạng (Sammā-ājīva) 
6. Chánh Tính Tấn (Sammā-vāyāma) 
7. Chánh Niệm (Sammā-sati) 
8. Chánh Định (Sammā-samādhi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. Chánh Kiến 
 
Có Ba Loại Chánh Kiến (sammā diṭṭhi):— 

i. Kammassakatā Sammā-diṭṭhi: Chánh 
Kiến Về Nghiệp. Chỉ có hai thứ — thiện 
nghiệp và bất thiện nghiệp mà các chúng 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

16 

đã sanh làm là tài sản riêng của họ, chúng 
luôn luôn đi theo họ bất kể họ luân hồi nơi 
đâu trong nhiều kiếp sống. 

ii. Dasavatthuka Sammā-diṭṭhi: Chánh Kiến 
Về Mười Vấn Đề (Thập Sự) 

iii. Catusacca Sammā-diṭṭhi:  Chánh Kiến về 
Tứ Đế 
 
Chánh Kiến Về Nghiệp 

“Sabbe sattā kammassakā 
kammadāyādā, kammayonī, kammabandhū, 
kammappaṭisaraṇā, yaṃ kammaṃ karissanti 
kalyāṇaṃ vā pāpakaṃ vā tassa dāyādā 
bhavissanti.” 

Sabbe sattā kammassakā: Chỉ có những thiện 
nghiệp và bất thiện nghiệp của các chúng sanh là tài 
sản riêng của họ luôn luôn đi kèm theo họ bất kể họ 
luân hồi nơi đâu trong nhiều kiếp sống. 

Kammadāyādā: Chỉ có những thiện nghiệp và 
bất thiện nghiệp của các chúng sanh là tài sản thừa tự 
của họ luôn luôn đi kèm theo họ bất kể họ luân hồi nơi 
đâu trong nhiều kiếp sống. 

Kammayonī:  Chỉ có những thiện nghiệp và bất 
thiện nghiệp của các chúng sanh là nguồn gốc cho sự 
luân hồi của họ trong nhiều kiếp sống. 

Kammabandhū:  Chỉ có những thiện nghiệp và 
bất thiện nghiệp của các chúng sanh là quyến thuộc và 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

17 

bạn đồng hành của họ luôn luôn đi kèm theo họ bất kể 
họ luân hồi nơi đâu trong nhiều kiếp sống. 

Kammappaṭisaraṇā: Chỉ có những thiện nghiệp 
và bất thiện nghiệp của các chúng sanh là nơi nương 
tựa đích thực của họ bất kể họ luân hồi nơi đâu trong 
nhiều kiếp sống. 

Yaṃ kammaṃ karissanti kalyānaṃ vā pāpakaṃ 
vā tasa dāyādā bhavissanti: Nếu những nghiệp được 
thực hiện bằng thân, khẩu và ý của họ, dù là thiện hay 
bất thiện, họ sẽ thừa hưởng nghiệp đó suốt nhiều kiếp 
sống. 

 
Chánh Kiến trong Mười Vấn Đề 
(Dasavatthuka, Thập Sự) 

 
“Atthidinnaṃ, atthiyiṭṭhaṃ, atthi hutaṃ, atthi sukaṭa 
dukkaṭānaṃ kammānaṃ phalaṃ vipāko, atthi mātā, atthi 
pitā, atthi sattā opapātikā, atthi ayaṃ loko, atthi paroloko, 
atthi loke samaṇa brāhmaṇā samaggatā sammāpaṭipannā 
ye imañca lokaṃ parañca lokaṃ sayaṃ abhiññā 
sacchikatvā pavedenti.” 

1. Atthi dinnaṃ: Thực sự có nhân và quả của bố 
thí. 

2. Atthi yiṭṭhaṃ: Thực sự có nhân và quả của lễ 
cúng dường trên quy mô lớn (đại thí). 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

18 

3. Atthi hutaṃ: Thực sự có nhân và quả của lễ 
cúng dường trên quy mô nhỏ (tiểu thí). 

4. Atthi sukaṭa dukkhaṭānaṃ2 kammānaṃ phalaṃ 
vipāko: Thực sự có nhân và quả của thiện 
nghiệp và ác nghiệp. 

5. Atthi mātā: Thực sự có nhân và quả của những 
thiện hạnh và ác hạnh đã làm đến mẹ của 
mình. 

6. Atthi pitā: Thực sự có nhân và quả của những 
thiện hạnh và ác hạnh đã làm đến cha của 
mình. 

7. Atthi sattā opapātikā3: Thực sự có những chúng 
sanh hoá sanh, chẳng hạn như các chúng 
sanh trong địa ngục, ngạ quỷ, chư thiên, 
Sakkas4 và Phạm Thiên bình thường mắt 
người không thể nhìn thấy. 

8. Atthi ayaṃ loko: Thực sự có thể giới hữu hình 
này. 

9. Atthi paro lokho: Thực sự có những thế giới 
hay hành tinh khác nơi đây con người có thể 
tái sanh sau khi chết. Hay, thực sự có thế giới 

                                            
2 Sukaṭa dukkhaṭānaṃ: =kusalākusala (善行及恶行, thiện hạnh cập ác 
hạnh) 
3 Opapātikā 化生, hoá sanh. 
4 Sakka 帝释天王, Đế Thích Thiên Vương 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

19 

loài người này và các thế giới khác (bốn khổ 
giới, sáu thiên giới và hai mươi Phạm thiên 
giới). Hay, thực sự có vũ trụ bao gồm nhân 
giới, bốn khổ giới, sáu thiên giới, hai mươi 
Phạm thiên giới và vô hạn các thế giới khác ở 
khắp tám phương. 

10. Atthi loke samaṇabrāhmaṇā samaggatā 
paṭipannā ye imañca lokaṃ parañca lokaṃ sayaṃ 
abhiññā sacchikatvā pavedenti: Thực sự trong 
cõi người này có những sa-môn và bà-la-môn 
hành trì đúng Pháp (Dhamma), và sau khi đã 
thấy rõ thế giới này và các thế giới khác bằng 
thắng trí (abhiññā, thần thông), đã tuyên bố 
điều ấy cho người khác biết.   

 
Chánh Kiến về Tứ Đế 

 
1) Dukkha Ñāṇaṃ,  
2) Dukkha Samudaye Ñāṇaṃ,  
3) Dukkha Nirodhe Ñāṇaṃ,  
4) Dukkha Nirodhagāminipaṭipadāya Ñāṇaṃ. 
 

1. Dukkha ñāṇaṃ: Trí thể nhập Khổ Đế. 
2. Dukkha samudaye ñāṇaṃ: Trí thể nhập Khổ 

Tập Đế. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

20 

3. Dukkha nirodhe ñāṇaṃ: Trí thể nhập Khổ Diệt 
Đế. 

4. Dukkha nirodhagāminipaṭipadāya ñāṇaṃ: Trí 
thể nhập Đạo Diệt Khổ Đế. 

2. Chánh Tư Duy 
 
Có Ba Loại Chánh Tư Duy (sammā saṅkappa):—  
i. Nekkhamma saṇkappa (Tư duy ly 

tham):Tư duy hay nghĩ đến việc thoát 
khỏi tham và dục vọng, hướng đến sự giải 
thoát khỏi tái sanh luân hồi. 

ii. Abyāpāda saṅkappa (Tư duy vô sân): Tư 
duy hay nghĩ đến hạnh phúc của tất cả 
chúng sanh. 

iii. Avihiṃsa saṇkappa (Tư duy vô hại): Tư 
duy hay nghĩ đến việc không làm hại các 
chúng sanh. 
 

3. Chánh Ngữ 
 

Có Bốn Loại Chánh Ngữ (sammā vācā):— 
i. Musāvādā virati: Tránh nói dối. 
ii. Pisuṇavācā virati: Tránh nói Lời Ly Gián 

(nói xấu sau lưng gây chia rẽ và vu khống 
người khác). 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

21 

iii. Pharusavācā virati: Tránh nói lời thô lỗ 
(dùng những ngôn từ, lời nói lăng mạ làm 
tổn thương người khác). 

iv. Samphappalāpa virati: Tránh nói lời phù 
phiếm (những câu chuyện phù phiếm như 
chuyện huyền thoại hoang đường, không 
lợi ích gì cho đời này và đời sau. 
 

4. Chánh Nghiệp 
 

Có Ba Loại Chánh Nghiệp (sammā 
kammanta):— 

 
i. Pāṇātipāta virati: Tránh sát sanh (sát hại 

và làm tổn thương các chúng sanh). 
ii. Adinnādāna virati: Tránh trộm cắp (lấy 

của không cho). 
iii. Kāmesumicchācārā virati: Tránh tà hạnh 

trong các dục (tà hạnh với những người 
vẫn còn dưới sự chăm sóc của cha mẹ hay 
người giám hộ và tránh uống rượu và các 
chất gây say). 

 
5. Chánh Mạng 

 
Có Bốn Loại Chánh Mạng (sammā ājīva):— 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

22 

i. Duccarita micchājīva virati: Trong trường 
hợp của người tại gia, tránh tà mạng bằng 
những hành động và lời nói vô đạo đức 
(thân hành và khẩu hành bất thiện). 

ii. Anesana micchājīva virati: Trong trường 
hợp của người xuất gia (sa-môn, đạo sĩ), 
tránh tà mạng, chẳng hạn bằng cách tặng 
trái cây hay bông hoa  cho người cư sĩ để 
chiếm cảm tình của họ. 

iii. Kuhanādi micchājīva virati: Trong trường 
hợp của người xuất gia (sa-môn hay đạo 
sĩ), tránh lừa đảo và gạt gẫm bằng cách 
thực hiện những phép lạ hay thần thông. 

iv. Tiracchāna vijjā micchājīva virati: Trong 
trường hợp của người xuất gia (sa-môn 
hay đạo sĩ), tránh tà mạng, chẳng hạn 
bằng cách thực hiện những yêu thuật như 
đoán tướng, đoán điềm, trái với pháp và 
luật của Tăng. 

 
6. Chánh Tinh Tấn 

 
Có Bốn Loại Chánh Tinh Tấn (sammā vāyāma): 

— 
i. Anuppannānaṃ akusalānaṃ 

dhammānaṃ anuppādāya vāyāmo: Tinh 
tấn thực hành Bát Chánh Đạo để những 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

23 

ác bất thiện pháp chưa sanh trong kiếp 
hiện tại không thể sanh khởi, dù chỉ 
khoảnh khắc, trong các kiếp sống tương 
lai. 

ii. Uppannānaṃ akusalānaṃ dhammānaṃ 
pahānāya vāyāmo: Tinh tấn thực hành 
Bát Chánh Đạo để những ác bất thiện 
pháp đã sanh hay đang sanh trong kiếp 
hiện tại ấy có thể được đoạn trừ và không 
sanh khởi dù chỉ khoảnh khắc trong các 
kiếp sống tương lai. 

iii. Anuppannānaṃ kusalānaṃ 
dhammānaṃ uppādāya vāyāmo: Tinh 
tấn thực hành Bát Chánh Đạo để cho ba 
mươi bẩy pháp trợ giác ngộ 
(bodhipakkhiya dhamma) chưa sanh 
trong kiếp hiện tại có thể sanh khởi ngay 
trong hiện tại. 

iv. Uppannānaṃ kusalānaṃ dhammānaṃ 
bhiyyo bhāvāya vāyāmo: Tinh tấn thực 
hành Bát Chánh Đạo để các đức như 
giới,…đã sanh và đang sanh trong kiếp 
hiện tại có thể phát triển liên tục cho đến 
khư chứng đắc Niết-bàn tối hậu. 

 
7. Chánh Niệm 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

24 

Có Bốn Loại Chánh Niệm (sammā sati):— 
i. Kāyānupassanā satipaṭṭhānaṃ (Niệm 

Thân): Thiết lập niệm để quán các hiện 
tượng vật lý (sắc pháp hay thân), như hơi 
thở chẳng hạn. 

ii. Vedanānupassanā satipaṭṭhānaṃ (Niệm 
Thọ): Thiết lập niệm để quán các cảm 
thọ, như cái đau và hỷ lạc chẳng hạn. 

iii. Cittānupassanā satipaṭṭhānaṃ (Niệm 
Tâm): Thiết lập niệm để quán những ý 
nghĩ, như những ý nghĩ tham dục hay 
những ý nghĩ sân hận chẳng hạn. 

iv. Dhammānupassanā satipaṭṭhānaṃ 
(Niệm Pháp): Thiết lập niệm để quán các 
pháp (đối tượng của tâm), như dục tham 
chẳng hạn. 

 
8. Chánh Định 

 
Có Bốn Loại Chánh Định (sammā samādhi):— 
i. Paṭhamajjhāna samādhi: Định của sơ 

thiền do gắn sự chú ý trên một trong 
những đối tượng của thiền chỉ (samatha) 
như Kasiṇa chẳng hạn tạo ra. 

ii. Dutiyajjhāna samādhi: Định của nhị 
thiền. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

25 

iii. Tatiyajjhāna samādhi: Định của tam 
thiền. 

iv. Catutthajjhāna samādhi: Định của tứ 
thiền. 

 
Giải Thích Về Chánh Kiến 

 
Giải Thích Về Ba Loại Chánh Kiến:— 

i. Kammassakatā 
Sammādiṭṭhi: Chánh Kiến về 
Nghiệp. 

ii. Dasavatthuka Sammādiṭṭhi: Chánh 
Kiến Về 10 Vấn Đề. 

iii. Catusacca Sammādiṭṭhi: Chánh 
Kiến về Tứ Đế. 
 

Chánh Kiến về Nghiệp Tường Giải 

“Sabbe sattā kammassakā 
kammadāyādā, kammayonī, kammabandhū, 
kammappaṭisaraṇā, yaṃ kammaṃ karissanti 
kalyāṇaṃ vā pāpakaṃ vā tassa dāyādā 
bhavissanti.” 

1. Sabbe sattā kammassakā: Những tài sản như voi, 
ngựa, xe cộ, ruộng đồng, nhà cửa, vàng, bạc, châu 
báu, v.v…, có thể được xem như thuộc về chúng ta 
trong kiếp sống hiện tại. Tuy nhiên, khi chúng ta 
chết đi chúng không đi theo chúng ta qua bên kia 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

26 

cõi chết. Chúng giống như những tài sản chúng ta 
vay mượn trong một thời gian nào đó mà thôi. 
Chúng cũng có thể bị huỷ diệt trong kiếp sống hiện 
tại. Vì tài sản ấy không đi theo chúng ta đến những 
kiếp sống mới nên thực sự không thể nói nó thuộc 
về chúng ta được. Vì thế Đức Phật nói, “Sabbe sattā 
kammassakā — Tất cả chúng sanh là chủ nhân của 
nghiệp.” Tài sản duy nhất đi kèm theo tất cả chúng 
sanh là nghiệp hay những hành động có chủ ý của 
họ. Chỉ những thân hành, khẩu hành và ý hành có 
chủ ý của các chúng sanh là luôn luôn đi kèm theo 
họ trong kiếp này và những kiếp sống tương lai. 
Những tài sản ấy không bị huỷ hoại bởi lửa, nước, 
trộm đạo, v.v… 

Ở đây, thân hành có nghĩa là những hành động 
của thân như làm một cử chỉ nào đó bằng tay, chân, 
v.v… Khẩu hành có nghĩa là mọi biểu đạt bằng lời qua 
miệng, lưỡi và cuống họng. Ý hành có nghĩa là nhiệm 
vụ của tâm. Những hành động bằng thân, khẩu và ý 
này được gọi là tam nghiệp. 

Chúng sanh thực hiện ba nghiệp này suốt những 
lúc thức. Có thể nói tất cả những công việc của họ, lớn 
hay nhỏ, đều được thực hiện bằng ba nghiệp này. Chỉ 
khi họ ngủ chúng mới tạm thời không hoạt động. 
Trong trường hợp của một người chết, ba nghiệp 
ngừng hoạt động liên quan đến thân xác ấy. Đây là 
cách ba nghiệp vận hành trong mọi chúng sanh. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

27 

Ba nghiệp này có hai phương diện: ba nghiệp tốt 
và ba nghiệp xấu. Ba nghiệp tốt có hai loại: loại chín 
mùi (cho quả) trong kiếp hiện tại, và loại chín mùi 
trong những kiếp sống tương lai. Ba nghiệp xấu cũng 
có hai loại: loại chín mùi (cho quả) trong kiếp hiện tại, 
và loại chín mùi trong những kiếp sống tương lai. 

 
Phân Tích Về Thiện Nghiệp và Bất Thiện 

Nghiệp 
 
Có Mười Loại Ác Hạnh:— 
1. Sát sanh và làm tổn thương các chúng sanh 

(pāṇātipāta) 
2. Lấy hay huỷ hoại những tài sản hữu tình và 

vô tình không được cho (adinnādāna). 
3. Tà hạnh trong các dục (kāmesumicchācārā). 
4. Nói dối (musāvāda). 
5. Nói sau lưng và vu khống (pisunavācā). 
6. Dùng ngôn từ thô lỗ, lăng mạ (pharusavācā), 
7. Tham dự vào những cuộc nói chuyện phù 

phiếm (samphappalāpa), 
8. Ý tham (abhijjhā), 
9. Ý sân (byāpāda), 
10. Tà kiến (micchā-diṭṭhi). 
Như vậy, tất cả những hành động bằng thân, 

bằng lời nói và bằng ý nghĩ nào thoát khỏi mười loại ác 
hạnh này, bao gồm cả các loại chánh mạng, tìm kiếm 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

28 

tài sản và kiến thức, đều là những thiện nghiệp cần 
phải được thực hiện ngay trong kiếp sống này.  

Và tất cả những hành động bằng thân, bằng lời 
nói và bằng ý nghĩ nào liên quan đến mười loại ác hạnh 
này, bao gồm cả các loại tà mạng đều là những bất 
thiện nghiệp cần phải tránh trong kiếp sống này. 

 
Hai Loại Nghiệp Cho Tương Lai 
 
Các loại nghiệp, bằng thân, khẩu và ý thực hiện 

trong kiếp sống này với quan niệm sẽ chín muồi hay 
gặt hái trong những kiếp sống tương lai, cũng được 
chia thành hai loại: Ba thiện nghiệp và ba bất thiện 
nghiệp.  

Tất cả những thân nghiệp, khẩu nghiệp và ý 
nghiệp nào thoát khỏi mười loại ác hạnh bao gồm bố 
thí, giữ bát quan trai giới, phạm hạnh, hành thiền, quy 
kính Tam Bảo: Phật Bảo, Pháp Bảo và Tăng Bảo đều là 
thiện nghiệp được làm trong kiếp hiện tại với quan 
niệm sẽ gặt hái trong các kiếp sống tương lai và để 
được tái sanh vào thiện thú (các cõi lành). 

Nếu bất kỳ một trong mười loại ác hạnh được 
thực hiện, dù là cho quả trong kiếp hiện tại hay trong 
tương lai, nghiệp đó cũng sẽ chỉ dẫn đến một trong 
những cõi khổ trong các kiếp sống tương lai. Vì thế nó 
được gọi là bất thiện nghiệp cho quả trong kiếp sống 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

29 

tương lai. Chúng ta nên phân biệt giữa thiện nghiệp và 
bất thiện nghiệp và quán ba loại nghiệp đã làm dù ở 
bất cứ nơi đâu, trên đất liền, trong nước và trên hư 
không theo cách này. 

Sau khi thấy ra ba loại nghiệp đã làm trong đời 
này, chúng ta cũng có thể quán rằng tất cả những 
chúng sanh, trên đất liền, trong nước và trên hư không 
đã làm ba loại nghiệp này trong các kiếp sống quá khứ 
luân hồi bất tận của họ hoặc sẽ làm chúng trong tương 
lai. Cũng vậy, trong vũ trụ vô biên này, ở khắp bốn 
phương tám hướng tất cả các chúng sanh trong nước, 
trên đất liền và trên hư không đều đang thực hiện ba 
nghiệp này. 

Sau khi đã phân biệt hay quán như vậy xong, 
một điều hiển nhiên chúng ta sẽ thấy rằng tất cả các 
chúng sanh đều sống bằng ba nghiệp nghiệp do chính 
họ làm này. Do thực hiện ba thiện nghiệp họ hưởng 
được những quả lợi ích khác nhau, và do thực hiện ba 
bất thiện nghiêp họ gặp phải những loại bất hạnh và 
khổ đau khác nhau. Có thể nói ba nghiệp là tài sản 
riêng của họ, chúng không thể nào bị huỷ hoại bởi lửa, 
nước, trộm cướp, v.v… Mặc dù một người có thể không 
có gì hết, thậm chí một xu cũng không, họ vẫn có thể 
thành tựu hạnh phúc nếu họ có ý nghiệp thiện trong 
hình thức kiến thức và trí tuệ. Vì thế Đức Phật tuyên bố 
“Tất cả chúng sanh có nghiệp là tài sản riêng của họ.” 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

30 

 
 
 
Quả Của Nghiệp Hiện Tại 
 
Những ai mong muốn có được những lợi lộc thế 

gian, như của cải, địa vị xã hội và sự kính trọng trong 
cuộc sống này, họ có thể thành tựu được ước muốn đó 
nếu họ nỗ lực học hành và có được kiến thức. Nếu 
những lợi lộc thế gian có thể có được không cần nỗ lực 
học hành và thâu thập kiến thức mà chỉ đơn thuần 
bằng sự thờ phụng một đâng Thượng Đế nào đó, thời 
những người tin vào Thượng Đế sẽ không cần thực 
hiện những nghiệp bằng thân, khẩu và ý như buôn 
bán, canh nông, học các môn nghệ thuật và khoa học 
làm gì. Thay vào đó, họ chỉ cần thực hiện việc thờ 
phụng Thượng Đế là đủ. Tuy nhiên, không phải như 
vậy. Giống như những người Phật tử, những người Ky-
Tô giáo, Hồi Giáo và những người theo các tôn giáo 
khác đều phải thực hiện ba loại nghiệp, nhờ vậy họ mới 
có được những lợi lộc thế gian. Như vậy, không phải 
Thượng Đế mà ba loại nghiệp này mới ban cho họ 
những lợi đắc ấy. 

 
Quả Của Nghiệp Quá Khứ 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

31 

Cũng như chúng ta có thể thấy rằng trong kiếp 
sống này những lợi lộc thế gian không phải do Thượng 
Đế ban tặng, mà có được do nghiệp riêng của một 
người như thế nào, tương tự như vậy, chúng ta có thể 
nhận thức rõ được rằng những quả lợi ích của việc được 
sanh ra trong một gia đình giàu sang hay trong thế giới 
chư thiên không phải do thờ phụng Thượng Đế, mà do 
nghiệp quá khứ  như bố thí, giữ giới, v.v…được thực 
hiện trong những kiếp sống quá khứ. Một người được 
tái sanh trong một gia đình giàu sang và trở thành chủ 
nhân khối tài sản của gia đình ấy. Tức là, tất cả những 
sở hữu này là do nghiệp quá khứ của anh ta. Ở đây, sự 
tương đồng với cây cối sẽ được đưa ra như một minh 
hoạ.  

Tiến trình hình thành và phát triển của cây cối 
thường được cho là do hạt giống. Theo Abhidhamma 
(Vi-diệu Pháp), yếu tố động năng (kinetic energy) hay 
lửa (tejo), cũng gọi utu (季節, 時節 thời tiết, quý tiết) 
được nói là nhân chính. Hạt giống không là gì khác 
ngoài yếu tố động năng và nó là hạt giống đích thực. 

Vào lúc khởi đầu của thế giới, trước khi hạt 
giống có mặt, cây cối mọc lên từ tejo (lửa hay hoả đại). 
Về sau cây cối đó cho ra quả và từ đó hạt giống của 
những loại cây liên tục mọc lên. 

Theo cách tương tự tất cả chúng sanh có nghiệp 
— thiện nghiệp như bố thí, giữ giới, v.v…, và bất thiện 
nghiệp như sát sanh, trộm cắp, v.v… là những hạt 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

32 

giống của sự trở thành (sanh hữu) của họ. Có thể nói 
tiến trình trở thành hay tái sanh làm người hay vật là 
do nghiệp quá khứ đã làm trong những kiếp trước. Do 
thiện nghiệp họ được tái sanh làm người hoặc chư thiên 
và do bất thiện nghiệp họ tái sanh vào bốn cõi thấp 
(khổ thú) — cõi địa ngục, cõi ngạ quỷ, cõi súc sanh và 
cõi A-su-ra. 

Cây cối trước tạo ra những hạt giống và từ đó 
cây cối mới phát sinh. Cứ thế, hạt giống tạo ra cây, rồi 
cây tạo ra hạt giống liên tục trong một vòng tròn bất 
tận của hạt giống và cây. Tương tự, những chúng sanh 
có những hạt giống nghiệp trong những kiếp sống 
trước của họ. Từ những hạt giống nghiệp này kiếp sống 
mới xuất hiện. Như vậy, các chúng sanh tạo ra nghiệp, 
và rồi nghiệp (đến lượt nó) liên tục tạo ra sự hiện hữu 
hay tái sanh mới. 

Cây cối chỉ có sắc pháp. Một cái cây cho ra nhiều 
trái và từ những trái đó nhiều cây được mọc lên. Trong 
trường hợp của loài hữu tình thì có hai loại:— sắc pháp 
và danh pháp. Trong hai loại này, tâm sở là chính. Một 
tâm sở có thể tạo ra không hơn một tâm sở mới (đó là 
tâm – tục sanh, paṭisandhi-viññāṇa). Do đó, mặc dù có 
rất nhiều hạt giống của thiện nghiệp và bất thiện 
nghiệp trong một kiếp sống, nhưng chỉ một tâm sở của 
kiếp sống trước, đó là tâm sở tư (cetanā) tạo ra một tâm 
sở duy nhất trong kiếp kế. Vì lẽ nhiều tâm sở mới 
không được tạo ra nên một nhóm sắc trong kiếp quá 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

33 

khứ cũng chỉ tạo ra không hơn một nhóm sắc trong 
hiện hữu kế tiếp. 

Đất, nước, mặt trời, mặt trăng, tinh tú, và v.v… 
hình thành từ những hạt giống của động năng (tejo, 
lửa), thường được gọi là Utu hay thời tiết. Chúng 
không phải do Thượng Đế tạo ra. Các hữu tình chúng 
sanh như con người, con vật, v.v… đi vào hiện hữu mới 
liên tục do những hạt giống nghiệp quá khứ họ đã thực 
hiện trong những kiếp quả đất trước đó. Có cái nhìn 
như vậy gọi là Chánh Kiến. Chủ trương cho rằng 
Thượng Đế tạo ra họ là tà kiến. Chính tà kiến của 
những người không hiểu biết đầy đủ về năng lực vận 
hành của nghiệp và thời tiết (utu), đã tưởng rằng họ là 
do Thượng Đế tạo ra. Như vậy để giúp người ta từ bỏ 
tà kiến, và để giúp họ tin cậy vào nghiệp, kiến thức và 
trí tuệ, Đức Phật dạy, “Tất cả chúng sanh là chủ nhân 
của nghiệp.” 

 
2. Sabbe sattā kammadāyādā (Tất cả chúng sanh là kẻ 

thừa tự của nghiệp): Có những thứ như tài sản thừa 
kế và người thừa kế. Những tài sản thừa kế này chỉ 
có thể được gọi là tài sản của chúng ta trước khi 
chúng ta chết mà thôi; khi chúng ta chết những tài 
sản ấy phải bỏ lại đằng sau. Chúng không đi theo 
chúng ta qua kiếp sau được. Ngoài ra, chúng cũng 
có thể bị huỷ diệt bởi lửa, nước, trộm cướp trước khi 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

34 

chúng ta chết, hay chúng ta có thể sử dụng chúng 
cho đến khi chúng cạn kiệt. 

Còn về ba loại nghiệp mà các chúng sanh đã làm, 
chúng vẫn sẽ là tài sản của họ trong những kiếp sống 
tương lai. Lửa, nước, v.v… không bao giờ bị huỷ hoại 
được chúng. Vì lý do này, nghiệp (kamma) được nói là 
tài sản duy nhất mà các chúng sanh thừa kế. Các chúng 
sanh chắc chắn sẽ gặt hái những quả nghiệp riêng của 
họ trong các kiếp sống tương lai. Thiện nghiệp được 
thực hiện bằng cách cho những con vật và chim chóc 
ăn có thể dẫn đến một trăm kiếp an vui. Thiện nghiệp 
được thực hiện bằng cách cho các vị sư đức hạnh ăn có 
thể làm phát sinh một con số không thể tính kể của các 
kiếp sống an vui như một con người hoặc chư thiên. Bố 
thí trị giá khoảng một phần tư chạt (kyat, đơn vị tiền tệ 
của Myanmar) trong kiếp hiện tại có thể đem lại những 
quả lợi ích trị giá hàng ngàn Chạt trong các kiếp sống 
tương lai. Ngược lại, nếu một người giết một con vật, 
như một con cá, một con gà hay một con heo, họ có thể 
bị giết lại trong hơn một ngàn kiếp sống tương lai. 

Trong thế giới này, nếu một hạt giống cây đa bé 
tí được trồng, một cây đa to lớn sẽ phát triển và sanh 
ra vô số quả trong hơn một ngàn năm. Tương tự, nếu 
một hạt giống cây xoài hay một hạt giống cây mít được 
trồng, những cây xoài lớn và những cây mít lớn sẽ mọc 
lên và cho ra hơn một trăm ngàn quả trong nhiều năm. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

35 

Như vậy trong trường hợp của cây cối, một hạt 
giống nhỏ có thể cho ra hơn một trăm ngàn quả, lá, 
cành và nhánh như thế nào. Cũng tương tự, một hạt 
giống của thiện nghiệp như bố thí, giữ giới, hay thiền 
được thực hành, có thể cho hơn một trăm ngàn quả 
lành trong những kiếp sống tương lai liên tiếp. Ngược 
lại, một hạt giống của bất thiện nghiệp như sát sanh, 
v.v… cũng có thể cho ra những quả khổ trong vô số 
kiếp về sau. 

Những hạt giống cây đa, những hạt giống cây 
xoài, những hạt giống cây mít có thể được so sánh với 
hạt giống của thân nghiệp, khẩu nghiệp và ý nghiệp. 
Một hạt giống nhỏ từ đó sanh ra vô số cành lá, hoa, trái 
có thể so sanh với một hạt giống nghiệp có thể tạo ra 
vô số quả trong những kiếp sống tương lai liên tiếp. 

Nếu một người làm một nghiệp nào đó, quả sẽ 
luôn luôn đi theo người ấy trong nhiều kiếp sống và 
cho ra những quả lành hoặc ác vào những lúc thích 
hợp. Có thể họ không bao giờ thoát khỏi được nghiệp 
đó, mà phải thọ hưởng hay chịu đựng những kết quả 
của nó dưới những hoàn cảnh thích hợp. Vì thế Đức 
Phật tuyên bố: “Tất cả chúng sanh là kẻ thừa tự của 
nghiệp.” 

 
3. Sabbe sattā kammayoni (nghiệp là thai tạng của tất 

cả chúng sanh). Để cho một cây đa phát triển phải có 
một vài nhân: — hạt giống cây đa, đất, và nước. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

36 

Trong số ấy, hạt giống cây đa là nhân chính; đất và 
nước là những nhân phụ. Theo cách tương tự, khi 
nhận lương bằng cách làm việc như một người lao 
động thì nghiệp hiện tại, tức công việc như một 
người lao động, là nhân chính. Nơi làm việc, cuốc, 
xẻng và người chủ trả tiền lương là những nhân 
phụ.  

Thiện nghiệp quá khứ — bố thí, giữ giới, v.v…có 
thể giúp một người được tái sanh làm người, và bất 
thiện nghiệp quá khứ như sát sanh,…khiến một người 
phải tái sanh làm thú, là những nhân chính tương tự 
như những hạt giống cây đa. Cha mẹ và những nhân 
phụ, cũng như đất, nước  hỗ trợ cho sự phát triển của 
cây đa vậy. 

Tương tự, liên quan đến những quả lành và quả 
ác hiện tại, nghiệp riêng của một người thực hiện trong 
kiếp hiện tại với trí tuệ, hay ngược lại, là nhân chính. 
Cũng vậy, nghiệp thiện như bố thí, giữ giới, v.v…, và 
nghiệp bất thiện như sát sanh,… của một người đã làm 
trong những kiếp trước là những nhân chính của quả 
lành và quả ác. Cha mẹ không phải là nhân chính, và 
nó cũng chẳng liên quan gì đến Thượng Đế. Vì lý do 
này, Đức Phật đã tuyên bố “Nghiệp là thai tạng của tất 
cả chúng sanh”, hay “Tất cả chúng sanh được sanh ra 
từ nghiệp (kamma).” 

 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

37 

4. Sabbe sattā kammabandhū (Nghiệp là quyến thuộc 
của tất cả chúng sanh):— Có những người cha, người 
mẹ, anh em, con cái, thân quyến, thầy tổ và bạn bè 
mà chúng ta yêu quý, tin cậy, nhưng họ chỉ được 
yêu quý và tin cậy trong một thời gian ngắn, tức là 
chỉ trước khi chúng ta chết mà thôi. Tuy nhiên 
những thân nghiệp, khẩu nghiệp và ý nghiệp của 
chúng ta lại là những người bạn đồng hành trung 
thành nhất, luôn đi theo chúng ta và đem đến cho 
chúng ta sự hạnh phúc và thịnh vượng trong những 
kiếp sống tương lai. Như vậy chỉ có thiện nghiệp là 
quyến thuộc hay bạn bè đích thực của chúng ta, nó 
mới cần được quý trọng và tin cậy.  Do đó, Đức Phật 
tuyên bố: “Nghiệp là quyến thuộc của tất cả chúng 
sanh.” 
 

5. Sabbe sattā kammappaṭisaraṇā5 (Nghiệp là nơi 
nương nhờ của tất cả chúng sanh): Trong cụm từ này, 
paṭisaraṇā có nghĩa là nơi nhờ cậy, nơi nương tựa 
hay nơi che chở có thể bảo vệ khỏi những rắc rối và 
hiểm nguy. Người muốn thọ hưởng cuộc sống lâu 
dài phải dựa vào đồ ăn và đồ uống. Đồ ăn và đồ 
uống bảo vệ con người khỏi chết đói. Cái đói không 
thể xảy ra đối với những người có đủ đồ ăn và đồ 
uống. Tương tự, để bảo vệ khỏi bệnh tật nhất thiết 
chúng ta phải dựa vào thuốc men và bác sỹ, và để 

                                            
5 Paṭisaraṇa: 所依 quy y, 保护 bảo vệ 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

38 

bảo vệ khỏi kẻ thù phải dựa vào vũ khí. Nói chung 
các loại nương tựa hay che chở phải được sử dụng 
cho những mục đích khác nhau. 

Như vậy “nương tựa” không chỉ có nghĩa là sùng 
kính. Nó còn có nghĩa là tin cậy để tìm sự che chở hay 
bảo vệ, như đã đề cập ở trên. Chúng ta nương tựa (quy 
y) nơi Đức Phật, Giáo Pháp và Chư Tăng, các bậc thầy 
tổ và những bậc cao quý hơn chúng ta  bằng cách tỏ 
lòng tôn kính đối với họ. 

Một người không có tài sản thì sớm muộn cũng 
gặp rắc rối. Do sợ những điều rắc rối ấy, chúng ta phải 
dựa vào nghiệp (kamma) bằng cách làm công việc nào 
để có thể đem lại cho chúng ta tiền bạc và tài sản. Thiếu 
thiện nghiệp sẽ dẫn một người đến các cõi khổ và phải 
chịu nhiều bất hạnh ở đó. Do sợ cái khổ này, chúng ta 
phải cố gắng làm những thiện nghiệp để có thể được 
tái sanh làm người hay chư thiên trong các kiếp sống 
tương lai. Nghiệp hiện tại được làm với trí tuệ có thể 
cứu chúng ta khỏi mối hiểm nguy trong kiếp sống hiện 
tại, và thiện nghiệp bố thí, giữ giới có thể cứu chúng ta 
khỏi những cõi khổ trong tương lai. 

Chúng ta phải dựa vào nghiệp làm việc trong 
hiện tại để tránh những mối nguy hiểm trong kiếp hiện 
tại. Chúng ta cũng phải dựa vào thiện nghiệp để tránh 
bị tái sanh vào các cõi thấp trong những kiếp sống 
tương lai. Do điều này Đức Phật tuyên bố rằng: 
“Nghiệp là nơi nương nhờ của tất cả chúng sanh.” 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

39 

Ở đây chúng ta cần phân tích một vài loại nương 
nhờ. Trong Đạo Phật có bốn loại nương tựa hay quy y 
cho tương lai: Nương tựa hay quy y nơi Đức Phật, 
nương tựa hay quy y nơi Giáo Pháp, nương tựa hay quy 
y nơi Chúng Tăng, nương tựa hay quy y nơi thiện 
nghiệp của chính mình. 

Cũng vậy, có bốn loại nương tựa cho người bệnh: 
Nương tựa vào vị bác sỹ chính, nương tựa vào thuốc 
tốt, nương tựa vào các bác sỹ trợ tá, nương tựa vào việc 
tuân theo những chỉ dẫn của họ với niềm tin. 

Trong bốn loại nương tựa kể trên, bác sỹ chính 
và các bác sỹ trợ tá là nơi nương tựa của bệnh nhân vì 
họ có khả năng kê toa thuốc tốt và thích hợp cho những 
chứng bệnh cụ thể nào đó. Thuốc tốt là nơi nương tựa 
của bệnh nhân vì nó có thể chữa lành bệnh cho người 
ấy. Thái độ hợp lý của bệnh nhân trong việc tuân theo 
những chỉ dẫn cũng là nơi nương nhờ của họ, vì nếu họ 
không có thái độ ấy thì ba chỗ nương tựa kia cũng sẽ 
không phát huy được hiệu quả cho việc chữa bệnh. 
Như vậy cả bốn điều này cùng là nơi nương tựa đích 
thực của bệnh nhân. 

Người làm điều ác và đắm chìm trong các dục 
lạc cũng giống như những người bị bệnh; Đức Phật 
giống như vị  bác sĩ chính tinh thông việc chữa bệnh; 
các vị tỳ-kheo giống như những bác sỹ trợ tá; và Pháp 
(Dhamma) giống như thuốc. Thiện nghiệp làm bằng 
thân, khẩu và ý giống như thái độ hợp lý của bệnh 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

40 

nhân trong việc tuân thủ những hướng dẫn. Như vậy 
có bốn loại nương tựa hay quy y trong Đạo Phật. Tam 
quy — quy y Phật, quy Pháp và quy y Tăng chỉ có mặt 
trong thời kỳ Giáo Pháp Đức Phật (Buddhasāsana). 
Tam quy không hiện hữu ngoài thời kỳ đó. Tuy nhiên, 
sự nương tựa thiện nghiệp có mặt cả trong và ngoài 
thời kỳ Giáo Pháp của Đức Phật. Chúng ta chẳng thể 
nào thoát khỏi nghiệp, quy luật lúc nào cũng hoạt động  
trong vũ trụ này cũng như trong vô lượng vũ trụ khác. 

Lời dạy “Tất cả chúng sanh là chủ nhân của 
nghiệp” áp dụng cho tất cả mọi vũ trụ cả trong thời kỳ 
Giáo Pháp của Đức Phật lẫn ngoài thời kỳ Giáo Pháp 
của Đức Phật. Đây là lý do vì sao chỉ một mình việc 
nương tựa nghiệp, chứ không phải tam quy Phật, Pháp, 
Tăng, được đề cập trong bài pháp này. Đây là bốn loại 
nương tựa chúng ta có thể dựa vào để hành xử một 
cách khôn ngoan trong kiếp sống này và để được tái 
sanh an vui trong các kiếp sống tương lai. 

Saraṇaṃ thường được dịch là ‘nương tựa’ (‘quy 
y’), hàm ý cái có thể cứu vớt, hỗ trợ và bảo vệ. Như vậy 
đồ ăn và đồ uống là cái hỗ trợ cho sự sống lâu của các 
chúng sanh. Thuốc men và chế độ ăn uống lành mạnh 
là cái hỗ trợ cho việc chữa bệnh. Vua chúa hay nhà cai 
trị là cái bảo vệ khỏi sự nguy hiểm của cướp bóc và 
trộm đạo. Nhà cửa là nơi nương tựa để sự sống được 
thoải mái và an toàn. Tầu thuyền là cái để trợ giúp cho 
những chuyến đi trên sông biển. Đất là cái để nâng đỡ 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

41 

(vạn vật). Tương tự, nước, lửa và gió là cái hỗ trợ cho 
những mục đích tương ứng. Trên đây là sự giải thích 
về các loại nương tựa khác nhau trong Đạo Phật. 

Trong các tôn giáo khác chỉ có một nơi nương tựa 
duy nhất, đó là nương tựa Thượng Đế. Như vậy bất cứ 
cái gì đã đi vào hiện hữu hoặc bị huỷ diệt đều được gán 
cho Thượng Đế. Tôi sẽ làm sáng tỏ lời tuyên bố này. 

Trong các tôn giáo khác, như Thiên Chúa Giáo 
và Hồi Giáo chẳng hạn, ý nghĩa đích thực của nương 
tựa không được hiểu rõ và các tín đồ xem Thượng Đế 
là nơi nương tựa duy nhất của họ. Vì tin chỉ có một nơi 
nương tựa duy nhất, họ cho rằng sự xuất hiện và biến 
mất của thế gian và các chúng sanh hiển nhiên đều do 
quyền năng của Thượng Đế. Họ tin rằng Thượng Đế 
cứu chuộc những ai có đức tin (nơi ngài) bằng quyền 
năng siêu nhiên của ngài. Với quyền năng này Thượng 
Đế có thể tẩy sạch mọi tội lỗi và điều ác của các chúng 
sanh và ban cho họ sự an vui vĩnh hằng và sự sống vĩnh 
hằng sau khi chết. Những quả thiện và quả ác của các 
chúng sanh đều tuỳ thuộc vào ý Thượng Đế. 

Họ không tin vào Nghiệp (kamma), nghĩ rằng 
nghiệp không phải nguyên nhân của những kết quả ấy. 
Điều đáng ngạc nhiên nhất là những người đang thực 
sự tạo nghiệp lại hoàn toàn không quan tâm đến hành 
động hay nghiệp của họ. Kamma có nghĩa là những 
hành động bằng thân, khẩu và ý khi thực hành những 
lời dạy của một tôn giáo cụ thể nào đó. Hành động rửa 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

42 

tội, thờ phụng và cầu nguyện Thượng Đế hàng ngày, 
tuân theo những điều răn của ngài, v.v… thực sự là 
Nghiệp (kamma). Những người này tin rằng Thượng 
Đế chỉ cứu rỗi những ai thực hiện những hành động ấy 
(như thờ phụng và cầu nguyện Chúa…) chứ không cứu 
rỗi những người không làm như vậy; nhưng họ không 
nhận ra rằng những hành động đó thực sự chính là 
nghiệp. 

Giống như trong Đạo Phật, những tôn giáo ấy 
cũng có bốn loại nương nhờ. Trong Đạo Phật bốn loại 
ấy là Đức Phật, Đức Pháp, Đức Tăng và Kamma 
(nghiệp). Còn trong các tôn giáo ấy bốn loại nương nhờ 
đó là: Nương nhờ Thượng Đế; nương nhờ những Lời 
Răn của Thượng Đế; nương nhờ các nhà tiên tri, như 
Đấng Christ và Mohammed và các linh mục; nương 
nhờ những nghiệp riêng của họ khi thực hiện các lễ 
nghi và bổn phận tôn giáo. 

Do các Linh mục và giáo sỹ của các tôn giáo ấy 
không nhận ra rằng trong các tôn giáo của họ cũng có 
nhiều loại nương tựa. Vì thế họ xem Thượng Đế như 
nơi nương tựa duy nhất và xem thường Kamma 
(nghiệp). Như vậy họ tin rằng thiện và ác, thịnh vượng 
và phá sản, hạnh phúc và khổ đau chỉ do Thượng Đế 
tạo ra chứ không do bất kỳ nguyên nhân nào khác. 

Có phải chỉ cần thờ phụng và cầu nguyện 
Thượng Đế người nghèo muốn giàu có thể được giàu 
hay họ sẽ phải nhờ vào nghiệp (kamma) hiện tại làm 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

43 

việc cần cù như một người lao động, một nông dân, 
hay thương buôn mới có được nó? Giàu sang thường 
không phải do thờ phụng và cầu nguyện Thượng Đế 
mà có được. Trái lại, nhờ thực hiện nghiệp hiện tại mà 
người ta mới có được tài sản, đây là điều hiển nhiên. Vì 
thế thật hợp lý khi tin rằng có được tài sản trong kiếp 
này là do nghiệp hiện tại, và không liên quan gì đến 
Thượng Đế. 

Thượng Đế không có quyền năng ban phát tài 
sản cho bất kỳ ai. Chỉ có nghiệp hiện tại mới có thể làm 
được điều đó. Nếu Thượng Đế có quyền ban phát tài 
sản, những con chiên ngoan đạo của ngài ắt sẽ không 
cần và cũng không có cơ hội để thực hiện nghiệp hiện 
tại, vì sự giàu sang của họ là do Thượng Đế ban; và 
những ai không phải con chiên của ngài chắc chắn sẽ 
không có được bất cứ tài sản nào cho dù họ có thực hiện 
nghiệp hiện tại một cách chuyên cần. Tuy nhiên, điều 
đó không phải như vậy. Những con chiên ngoan đạo 
của Thượng Đế bắt buộc phải thực hiện nghiệp hiện tại 
để có được  sự giàu sang và tài sản, nếu họ muốn; và 
những người không phải con chiên của Thượng Đế 
cũng vậy, chỉ khi thực hiện nghiệp hiện tại họ mới có 
thể có được sự giàu sang và tài sản. Vì lý do này, có thể 
nói rằng sự hoạch đắc tài sản trong kiếp này là kết quả 
của nghiệp hiện tại. Nó không phải là quà tặng của 
Thượng Đế. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

44 

Tương tự, nếu một người muốn có sự giáo dục 
và kiến thức, họ có thể có nó bằng cách thực hiện 
nghiệp hiện tại — như nghiên cứu và học hỏi. Trong 
mọi trường hợp, Họ không thể có được bằng cách thờ 
phụng một Đấng Thượng Đế nào cả. Nếu một người 
muốn trở thành một viên chức chính phủ, họ phải 
nghiên cứu, học hỏi những quy tắc và luật lệ của chính 
phủ. Theo lệ thường các chức vụ trong chính phủ 
không thể có được bằng cách thờ phụng và cầu nguyện 
Thượng Đế. Như vậy chúng ta có thể thấy với chính 
mắt của mình rằng mọi thành tựu thế gian chỉ có thể 
nhận được bằng sức mạnh của nghiệp hiện tại chứ 
không phải do quyền năng của Thượng Đế. 

Những người tin vào Thượng Đế tin rằng nhờ 
chân thành thờ phụng Thượng Đế họ được giải thoát 
khỏi mọi tội lỗi và xấu xa của họ. Tuy nhiên, giống như 
người bệnh nếu chỉ nương nhờ vào Thượng Đế thì 
không thể khỏi bệnh. Trái lại chúng ta có thể thấy rằng 
nghiệp hiện tại— đó là uống thuốc và điều chỉnh chế 
độ ăn uống, mới có thể chữa lành bệnh cho họ. 

Do đó, thật ngạc nhiên biết bao khi cho rằng nhờ 
thờ phụng Thượng Đế người ta có thể được giải thoát 
khỏi hậu quả của mọi tội lỗi trong kiếp sau, trong khi 
ngay cả một chứng bệnh như lác đồng tiền còn không 
thể chữa khỏi bằng cách cầu nguyện Thượng Đế trong 
kiếp này được. Hơn nữa, vì lẽ ngay cả chút của cải nhỏ 
nhặt cũng không thể có được chỉ bằng cách cầu xin 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

45 

Thượng Đế trong kiếp này, nên có đáng ngạc nhiên 
không khi tin rằng chỉ bằng cách cầu nguyện Thượng 
Đế người ta có thể được lên thiên đàng ở đây họ có thể 
tận hưởng một cuộc sống hạnh phúc vĩnh hằng sau khi 
chết?  

Sau khi đã nhận ra rằng của cải và hạnh phúc, 
không phải (những gì) có trước trong kiếp này, được 
thành tựu nhờ vào nghiệp hiện tại chứ không phải nhờ 
ân sủng của Thượng Đế, chúng ta hoàn toàn có thể tin 
rằng để có được của cải và hạnh phúc trong kiếp này 
không có nơi nương nhờ nào khác ngoài nghiệp hiện 
tại. Tương tự, chúng ta có thể tin rằng việc đạt đến các 
cõi sống cao hơn sau khi chết cũng là do thiện nghiệp. 
Nó không liên quan gì đến Thượng Đế. Thượng Đế 
không thể cho phép một người không có thiện nghiệp 
như vậy tái sanh trong một cõi sống an vui được. 
Những ai có nghiệp như vậy vẫn có thể đi đến những 
trạng thái hiện hữu cao hơn, cho dù họ không cầu 
nguyện Thượng Đế. 

Nhiều loại quả lợi ích khác trong kiếp sau, như 
tái sanh trong một gia đình khá giả hay gia đình có 
quyền thế, hay tái sanh làm một thiên tử có quyền lực 
như Đế Thích (Sakka) hay Phạm thiên, v.v…trong các 
cõi chư thiên và Phạm Thiên. Chính vì vậy mà Đức 
Phật tuyên bố: “Nghiệp là nơi nương nhờ của tất cả 
chúng sanh.” 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

46 

Phụ Lục Liên Quan Đến Chủ Sở Hữu của 
Nghiệp 

 
Một chúng sanh có hai uẩn, đó là sắc uẩn 

(rūpakkhandhā) và danh uẩn (nāmakkhandhā). Sắc 
uẩn bao gồm đầu, mình, chân và tay, v.v… Danh uẩn 
có nghĩa là thọ, tưởng, hành và thức. 

Trong hai uẩn này, sắc uẩn sẽ hoại diệt một lần 
trong mỗi kiếp sống. Mỗi kiếp sống nó có những hình 
thù hay hình dạng khác nhau. Trong khi đó danh uẩn, 
không có sự gián đoạn trong tiến trình của nó. Nó liên 
tục sanh khởi nối tiếp nhau hết kiếp này đến kiếp khác. 
Thiện nghiệp khiến cho nó sanh khởi nối tiếp nhau 
trong những hiện hữu an vui. Bất kỳ nơi đâu danh uẩn 
sanh ở đó liền có một sắc uẩn mới và khác nhau hình 
thành. Trong khi nghiệp xấu khiến cho danh uẩn sanh 
trong những trạng thái hiện hữu thấp kém. 

 
Giải Thích về Chánh Kiến Trong Mười Vấn 

Đề 
 

1. Atthi dinaṃ: Chánh kiến tin rằng bố thí, như cho 
chó, mèo, chim chóc6, người thế tục, người xuất gia, 
v.v…, nếu thực hiện với lòng quảng đại, trong một 

                                            
6 Tất nhiên điều này có nghĩa rằng bạn cho chúng ăn không phải với ý định 
nuôi lớn để giết thịt mà cho chúng ăn những đồ ăn còn dư thừa thay vì quăng 
bỏ một cách vô ý thức. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

47 

kiếp sống trước nào đó, sẽ mang lại những quả lợi 
ích trong những kiếp sống sau. 

2. Atthi yiṭṭhaṃ: Chánh kiến tin rằng sự hào phóng 
(trong việc bố thí), nếu được mở rộng với  đức tin 
vào nghiệp cũng như với sự tin tưởng và kính trọng 
đối với đức hạnh của người thọ nhận, sẽ mang lại 
những quả lợi ích trong các kiếp sống tương lai.  

3. Atthi hutaṃ: Chánh kiến tin rằng vật thí, dù nhỏ 
(āhuna, pāhuna), nếu được làm với thiện ý trong các 
kiếp sống trước sẽ mang lại những quả lợi ích trong 
các kiếp sống tương lai. 

4. Atthi sukaṭa dukkhaṭānaṃ phalaṃ vipāko: Chánh 
kiến tin rằng những ác nghiệp đã làm đến các chúng 
sanh trong các kiếp sống trước sẽ mang lại những 
quả xấu  trong những kiếp sau. 

5. Atthi mātā: Chánh kiến tin rằng những thiện 
nghiệp và ác nghiệp đã làm đến mẹ mình sẽ mang 
lại những quả thiện ác tương ứng trong những kiếp 
sống sau. 

6. Atthi pitā: Chánh kiến tin rằng những thiện nghiệp 
và ác nghiệp đã làm đến cha mình sẽ mang lại 
những quả thiện ác tương ứng trong những kiếp 
sống sau. 

7. Atthi sattā opapātikā: Chánh kiến tin rằng những 
chúng sanh hoá sanh mà mắt người không thể nhìn 
thấy thực sự có tồn tại. Những chúng sanh tái sanh 
bằng hoá sanh có nghĩa là những chúng sanh không 
thụ thai trong bụng mẹ. Do sức mạnh của nghiệp 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

48 

trước đó họ được sanh ra hoàn chỉnh với tứ chi và 
các cơ quan của thân thể, chúng sẽ không phát triển 
thêm (theo thời gian) mà giữ nguyên như vậy. 

Những chúng sanh thuộc tám đại địa ngục; một 
vài loại ngạ quỷ (petas) và A-su-ra cư ngụ trong 
rừng, núi và những đảo hoang trên đại dương; một 
vài loại chư thiên trên địa cầu (địa thiên) sống trong 
các thị trấn, làng mạc, núi non, và rừng rậm; một vài 
loại Dạ-xoa, yêu tinh và ma cà-rồng (vampires) 
sống trên những hoang đảo giữa đại dương; một vài 
loại rồng (nāgas) và đại bàng kim sí điểu (garuḷas 
金翅鳥), chư thiên ngụ trên những vung cao như 
mặt trời, mặt trăng, hành tinh và các vì sao, và sáu 
cõi trời — Tứ Đại Thiên Vương, Đạo Lợi, Dạ Ma, 
v.v…các vị Phạm Thiên (Brahmā) cư ngụ trong 20 
cõi Phạm Thiên, gồm ba cõi sơ thiền, ba cõi nhị 
thiền, ba cõi tam thiền, bảy cõi tứ thiền, và bốn cõi 
thiền vô sắc (arūpa jhāna); tất cả những chúng sanh 
này được gọi là ‘những chúng sanh hoá sanh.’ 
 

Điều Các Tôn Giáo Khác Không Biết Đến 
 

Trong hai mươi cõi Phạm Thiên, vị Phạm Thiên có 
quyền lực lớn nhất sống trong ba cõi thấp nhất của sơ 
thiền. Vị Phạm Thiên đó được các tôn giáo khác xem 
như Đấng Thượng Đế và ở đó những cõi cao hơn hiện 
hữu trên ba cõi sơ thiền không được biết đến.  



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

49 

 Mặt trời, mặt trăng, tinh tú, và các chòm sao trên 
bầu trời là những toà thiên cung của các vị chư thiên. 
Do nhìn thấy những trú xứ trên cõi trời này người ta có 
thể hình dung ra sự hiện hữu của các cõi cao hơn của 
chư thiên Đế Thích (Sakka) và Phạm Thiên (Brahma). 

 Ngay cả khi con người ở sát bên những chúng 
sanh này, họ cũng không thể nhìn thấy được chúng với 
mắt người. Chỉ khi những chúng sanh này tự hiện hình 
con người mới có thể thấy chúng. Họ vô hình đối với 
mắt người giống như Thượng Đế, thiên thần, và các ác 
quỷ vô hình trong các tôn giáo khác vậy. 

Niềm tin cho rằng thực sự có những chúng sanh hoá 
sanh như vậy là chánh kiến. 
8. Atthi ayaṃ loko: Chánh Kiến tin rằng có đời này, 

tức thế giới loài người này; và 
9. Atthi paroloko: Chánh Kiến tin rằng có các thế giới 

khác bao gồm bốn cõi khổ (địa ngục, súc sanh, ngạ 
quỷ, và A-su-ra), các thiên giới và Phạm Thiên giới.  
Trong các tôn giáo khác, địa ngục, ngạ quỷ giới, A-
su-ra giới và các cõi chư thiên, Phạm thiên không 
được biết đến một cách đúng đắn. 
Một sự giải thích khác cho rằng cõi người, bốn cõi 
khổ, các cõi chư thiên và Phạm thiên trong vũ trụ 
này, được gọi là đời này. Tương tự, ở các hướng 
đông, tây, nam và bắc của vũ trụ này cũng có vô 
lượng vô biên vũ trụ khác, được gọi là đời khác. 

10. Atthi loke samaṇabrahmanā samaggatā 
sammāpaṭipannā ye imañca lokaṃ paraṇca lokaṃ 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

50 

sayaṃ abhiññā sacchikatvā pavedenti: Chánh kiến 
tin rằng trong cõi người này thực sự có những sa-
môn và bà-la-môn hành trì đúng Pháp (Dhamma), 
và sau khi thấy rõ thế giới này và các thế giới khác 
bằng thắng trí (abhiññā, thần thông), đã tuyên bố 
điều ấy cho người khác biết.   
Có Thắng Trí (abhiññā) và Nhất Thiết Trí 

(sabbaññuta ñāṇa). Trong quá trình hoàn thành các ba-
la-mật (pāramitā) các vị Sa-môn (Tỳ-kheo) và Bà-la-
môn tinh cần nỗ lực thực hành thiền chỉ cũng như thiền 
minh sát trong cõi người này có thể thành tựu được trí 
ấy. Những cá nhân đã đạt đến trí ấy thỉnh thoảng vẫn 
xuất hiện trên thế gian này. 

Một số chỉ có khả năng đạt được một trong hai loại 
trí ấy, đó là Thắng Trí (abhiññā), và với trí này họ có 
thể thấy bốn cõi khổ, sáu cõi trời dục giới, và một vài 
cõi Phạm thiên như thể với con mắt thường của mình. 
Số khác có khả năng thành tựu cả hai loại thắng trí và 
nhất thiết trí và họ có thể thấy rõ tất cả vô lượng chúng 
sanh, và vô biên thế giới, vũ trụ. Những người có cả hai 
loại trí này được gọi là ‘Chư Phật’ (‘Buddhas’). 

Hai loại người này thỉnh thoảng xuất hiện trong cõi 
nhân loại và truyền bá sự hiếu biết của mình về thế giới 
này và các thế giới khác, nhưng chỉ Đức Phật mới có 
thể giải thích được vòng luân hồi của vũ trụ. 

Ba loại niềm tin:— tin rằng những người có thắng 
trí và nhất thiết trí vẫn thỉnh thoảng xuất hiện trên thế 
gian này, tin tưởng ở họ và những lời dạy của họ, và 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

51 

tin có các thế giới khác (đời khác) thực sự hiện hữu, tạo 
thành Chánh Kiến. Những ai có sự hiểu biết đúng đắn 
này chắc chắn sẽ tin rằng Đức Phật chỉ xuất hiện ở cõi 
người chứ không ở các cõi chư thiên.  

Trong các tôn giáo khác, nơi không có sự hiểu biết 
đúng đắn như vậy, họ tưởng tượng ra rằng những 
đấng toàn-tri, toàn-kiến, Toàn-giác chỉ xuất hiện ở các 
cõi trời cao nhất chứ không ở cõi người. 

Tuy nhiên, có hai loại sức mạnh, sức mạnh của 
Kamma (nghiệp) và sức mạnh của trí. Trong trường 
hợp của nghiệp, sức mạnh của thiền định (jhāna) là 
hiệu quả nhất. Nó có thể giúp một người sanh làm 
Phạm Thiên trong cõi cao nhất với tuổi thọ lâu dài. 
Song thiền định không thể giúp một người thành Phật 
Toàn Giác. Trí của vị Phạm Thiên không phải là loại trí 
có thể toàn tri và toàn kiến. 

Chỉ trong cõi nhân loại người ta mới có thể thực 
hành để đạt đến toàn giác trí, và chỉ người nào kiên trì 
cần mẫn để thành tựu trí ấy mới có thể trở thành Đấng 
Toàn Giác. Có thể nói chỉ trong Phật Pháp (Buddha 
Dhamma) mới có những giáo lý thậm thâm, vi diệu và 
phi thường ấy, và chính vì thế chúng thuộc về phạm vi 
của trí tuệ siêu thế. 

Phấn đấu để trở thành một người giàu có là một con 
đường, và phấn đấu để thành tựu trí tuệ trở thành một 
bậc thầy của nhân loại là một con đường khác. Phấn 
đấu để trở thành một vị đại Phạm Thiên cũng tương tự 
như phấn đấu trở thành một người giàu có, còn phấn 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

52 

đấu như một vị tỳ-kheo hay sa-môn để hoạch đắc trí 
tuệ giống như phấn đấu để trở thành một bậc thầy vĩ 
đại vậy. 

Ví dụ khác: Con chim có đôi cánh để bay trên bầu 
trời nhưng chúng không có tri kiến và trí tuệ giống như 
con người. Con người có kiến thức và trí tuệ nhưng 
không có đôi cánh và vì thế không thể bay vào hư 
không. 

Thiện nghiệp thiền (jhāna) của chư thiên và Phạm 
thiên giống như đôi cánh của con két, con quạ và con 
kên kên. Trí tuệ minh sát của các vị tỳ-kheo và sa-môn 
giống như kiến trức và trí tuệ của con người vậy. 

 
 

Chư Phật Chỉ Xuất Hiện Trong Cõi Người 
 

Nhờ sức mạnh của Thiền và Nghiệp các vị Phạm 
thiên và chư thiên được sống trong các cõi sống cao 
nhất, nhờ vậy họ được sống lâu và có nhiều quyền lực, 
nhưng do không có trí tuệ minh sát và toàn giác trí nên 
họ không thể hiểu được những sự thật (chân lý) thâm 
sâu. Kiến thức của họ bị giới hạn vào kinh nghiệm 
riêng của họ. 

Chánh kiến có thể giúp một người tin rằng: 1. Đức 
Phật Toàn Giác chỉ xuất hiện trong cõi người chứ 
không trong các cõi sống cao hơn; 2. chỉ có các sa-môn 
và bà-la-môn với đầy đủ thắng trí và toàn giác trí mới 
có thể phân biệt rõ được tình trạng của kiếp (kappa) và 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

53 

vũ trụ, vì sao các chúng sanh xoay vần mãi trong luân 
hồi cũng như thiện nghiệp và bất thiện nghiệp vận 
hành như  thế nào; 3. những lời dạy của các vị sa-môn 
và bà-la-môn trong Kinh (Sutta), Luật (Vinaya) và Vi-
diệu Pháp (Abhidhamma) là đúng sự thực, được gọi là 
‘atthi loke samaṇabrahmaṇā sammā-diṭṭhi, Chánh 
kiến tin rằng trong đời này thực sự có những sa-môn 
và bà-la-môn.” 

Đức Phật đã phản bác tà kiến cho rằng Đấng 
Thượng Đế toàn tri, toàn kiến không thể xuất hiện 
trong cõi người, mà chỉ xuất hiện trên thiên giới cao 
nhất, và rằng chỉ có một thượng đế duy nhất chứ không 
thể có nhiều, và đấng Thượng Đế, tối cao và cao quý 
nhất đó, phải là đấng vĩnh hằng, không thể bị già, bệnh 
và chết, v.v… chi phối. 

 
Những giải thích chi tiết về tà kiến đã được trình 

bày trong Chánh Kiến Tường Giải (Sammā-diṭṭhi 
Dīpanī)7 

 
 Chánh Kiến vể Tứ Đế Tường Giải 

 
Chánh Kiến về Tứ Đế Có Nghĩa Là:— 
1. Hiểu Biết Về Khổ Đế 
2. Hiểu Biết Về Tập Đế 
3. Hiểu Biết Về Diệt Đế 

                                            
7 Chánh Kiến Tường Giải, Ledī Sayādaw, Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

54 

4. Hiểu Biết Về Đạo Đế 
 

Chánh Kiến Về Khổ Đế 
 

Cái Khổ Đáng Sợ: Con mắt của người, chư thiên, và 
Phạm thiên luôn luôn bức bách và quấy rối những ai 
chấp thủ vào nó; vì thế nó được xem là cái khổ thực 
(khổ đế) và đáng sợ nhất. Theo cách tương tự, tai, mũi, 
lưỡi, thân và tâm bị con người, chư thiên, và Phạm 
thiên chấp thủ, đã bức bách và quấy rối họ rất nhiều. 
Chúng cũng là cái khổ thực và đáng sợ nhất. 

Cách Bức Bách: Trong số sáu căn này, con mắt bức 
bách do các hành nghiệp, do vô thường và khổ đau. 
Hay, nó bức bách do các hành nghiệp, nhiệt não 
(santāpa), và không bền vững. Hay, nó bức bách do 
sanh, già và chết. Hay nó bức bách và quấy rối do sự 
phát triển của những ngọn lửa tham, sân, si, ngã mạn, 
tà kiến, những  phiền não và ô nhiễm trong tâm bằng 
cách kích thích những ác nghiệp như sát sanh, và bằng 
cách tạo ra những ngọn lửa của sanh, già, sầu, bi, khổ, 
ưu, và não. 

Bức Bách Do Các Hành Nghiệp: Việc sở hữu đôi mắt 
của con người, chư thiên hay Phạm thiên là do những 
thiện nghiệp đã làm trong kiếp sống quá khứ tạo ra, 
nếu không có những thiện nghiệp ấy thì sẽ chỉ có đôi 
mắt của các chúng sanh địa ngục, súc sanh, ngạ quỷ 
hay a-su-ra hiện hữu mà thôi. Như vậy do các hành 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

55 

nghiệp quá khứ (đã tạo ra con mắt) con mắt của một 
chúng sanh bức bách chúng sanh ấy . Cũng chính 
những hành nghiệp này sẽ bức bách họ trong kiếp sau, 
bởi vì họ phải bảo vệ và duy trì chúng để không bị mất 
chúng. Như vậy con mắt của một chúng sanh đã không 
ngừng bức bách họ do những hành nghiệp tạo ra khổ. 
Bởi vì con mắt không sanh khởi độc lập với các hành 
nghiệp (chúng có mặt tuỳ thuộc vào các hành nghiệp 
hay do hành nghiệp làm duyên), kinh nói rằng các 
hành nghiệp luôn luôn bức bách người tạo nghiệp suốt 
vòng luân hồi vô thỉ này. 

Bức Bách Do Sự Không Bền Vững: Điều này có 
nghĩa là bức bách do có khả năng xảy ra sự huỷ diệt tức 
thời bất khi nào có nhân cho sự huỷ diệt. Từ lúc thụ 
thai không một khoảnh khắc nào — dù chỉ trong một 
cái nháy mắt hay một tia chớp — mà không có khả 
năng xảy ra sự huỷ diệt. Và luôn luôn có sự lo lắng do 
sự huỷ diệt sắp xảy đến này gây ra. Khi sự huỷ diệt 
thực sự xảy đến, cái khổ người ta phải chịu đựng tăng 
lên rất nhiều. Như vậy con mắt của một người bức bách 
họ do sự không bền vững. 

Bức Bách Do Khổ: Khổ ở đây muốn nói tới sự đau 
đớn về thể xác và tinh thần. Cái đau cảm nhận do có 
con mắt của những chúng sanh địa ngục, ngạ quỷ, hay 
A-su-ra rất hiển nhiên. Khi có nỗi đau tinh thần do xúc 
chạm với những đối tượng đáng ghê tởm, hay khi có 
cái đau ở thân, thời có sự bức bách do những bất hạnh 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

56 

của khổ. Như vậy con mắt bức bách các chúng sanh do 
bất hạnh của khổ.  

Bức Bách Do Thiêu Đốt: Con mắt, vốn đem lại nhiều 
phiền phức cho các chúng sanh, và cũng là cội nguồn 
của khổ, là một sự thật đáng báo động cho những ai 
còn phải lang thang qua vòng sanh tử luân hồi bất tận 
này do con mắt đó. Vì thế nó là cội nguồn đích thực 
của khổ. Tai, mũi, lưỡi, thân và tâm cũng nên hiểu như 
vậy. 

Trí có thể giúp một người nhận ra và hiểu được cái 
khổ bao la cố hữu trong bất kỳ cõi nào trong tam giới 
(dục giới, sắc giới, và vô sắc giới) do sáu xứ tạo ra là trí 
thuộc chánh kiến (sammādiṭṭhi-ñāṇa). 

 
Chánh Kiến về Nhân Sanh Của Khổ 
 

Trong suốt vòng luân hồi này, bao lâu còn có sự 
dính mắc vào con mắt như “Mắt là của tôi, Mắt là tự 
ngã của tôi,” chừng ấy sự bức bách liên tục của nó vẫn 
sẽ được duy trì. Do đó, tham ái dính mắc vào con mắt 
là nhân đích thực của khổ. Đối với tai, mũi, lưỡi, thân 
và tâm cũng nên hiểu như vậy. 

Trí thấy và hiểu được nhân đích thực của khổ này 
là trí thuộc chánh kiến liên quan đến nhân sanh khổ 
(sammādiṭṭhi-ñāṇa) 

 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

57 

Chánh Kiến Về Sự Diệt Của Khổ 
 

Trong bất kỳ sự hiện hữu nào, khi tham ái liên kết 
với con mắt cuối cùng diệt và không sanh trở lại; lúc 
đó sự bức bách do con mắt không khởi lên nữa. Đối với 
tai, mũi, lưỡi, thân và tâm cũng nên hiểu như vậy. Trí 
thấy và hiểu sự diệt đích thực của khổ này là trí thuộc 
chánh kiến về sự diệt khổ 

 
Chánh Kiến Về Con Đường Dẫn Đến Sự 

Diệt Của Khổ 
 

Khi, như kết quả của việc thực hành Pháp 
(Dhamma) và sự phát triển của tâm do thiền, bản chất 
thực của con mắt và sự bức bách do con mắt gây ra 
được nhận thức và hiểu rõ, thời ái liên quan đến mắt 
diệt. Lúc đó nó không còn sanh khởi lại sau khi chết, 
và như vậy sự bức bách do con mắt cũng chấm dứt hay 
diệt. Đối với tai, mũi, lưỡi, thân và tâm cũng nên hiểu 
như vậy. 

Trí nhận ra và hiểu rõ con đường dẫn đến sự diệt 
của khổ này là chánh kiến liên quan đến đạo diệt khổ 
(sammādiṭṭhi-ñāṇa). 

 
Tóm lại trong Bát Chánh Đạo này chánh kiến về Tứ 

Đế là cần thiết nhất. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

58 

 
Giải Thích Về Chánh Tư Duy 
 

Chánh Tư Duy Có Ba Loại:— 
i. Tư Duy Xuất Ly 
ii. Tư Duy Từ-Ái (abyāpāda saṅkappa, tư 

duy vô sân) 
iii. Tư Duy Bi Mẫn (avihiṃsa saṅkappa, tư 

duy vô hại) 
 

Tư Duy Xuất ly 
 

Một cái tâm không tham có thể từ bỏ năm dục lạc 
— sắc , thinh, hương, vị và xúc khả lạc, khả ái — và nó 
cũng có thể từ bỏ sự dính mắc vào năm uẩn, hay danh 
và sắc. 

Những tư duy xuất phát từ tâm không tham này là 
tư duy xuất ly (nekkhamma saṅkappa). 

 
Tư Duy Vô Sân hay Từ Ái 
 

Có lòng từ ái đối với tất cả chúng sanh, dù họ là 
người hay vật và ước muốn sự lợi ích và hạnh phúc cho 
họ. Những tư duy khởi lên từ lòng từ ái như vậy gọi là 
abyāpāda saṅkappa (tư duy vô sân hay tư duy từ ái) 

 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

59 

Tư Duy Vô Hại hay Bi Mẫn 
 

Những tư duy khởi lên từ lòng bi mẫn và cảm thông 
đối với tất cả chúng sanh đang phải chịu đau khổ là 
avihiṃsa saṅkappa (tư duy vô hại hay tư duy bi mẫn). 

 
Giải Thích Về Chánh Ngữ 
 

Có Bốn Loại Chánh Ngữ:— 
i. Tránh nói dối (musāvāda-virati). 
ii. Tránh nói ly gián (pisuṇavācā-virati). 
iii. Tránh nói lời thô lỗ hay ác ngữ (pharusavācā-

virati). 
iv. Tránh nói lời phù phiếm (samphappalāpa-

virati) 
 
Tránh Nói Dối 
 

Nói điều không thật làm ra vẻ như thật, và nói sự 
thật làm như không thật, tức là nói dối. Tránh nói dối 
là musāvāda-virati. 

 
Tránh Nói Ly Gián 
 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

60 

Ly gián là loại lời nói làm cho hai người bạn mất 
niềm tin với nhau, hay lời nói tạo ra sự chia rẽ giữa hai 
người, hay nói xấu người khác gọi là nói ly gián. 

Tránh nói lời ly gián là pisuṇavācā-virati. 
 

Tránh Nói Lời Thô Lỗ hay Ác Ngữ 
 

Nói với sự tức giận và dùng ngôn ngữ sỉ nhục liên 
quan đến chủng tộc, gia đình, đặc điểm cá nhân, nghề 
nghiệp, v.v… đồng nghĩa với lời nói sỉ nhục và lăng 
mạ, Tránh loại lời nói như vậy là phrusavācā-virati 
(tránh nói lời ác ngữ). 

 
Tránh Nói Lời Phù Phiếm 
 

Có một vài vở kịch và tiểu thuyết không có lợi ích; 
chúng được người ta viết ra chỉ đơn thuần để giải trí 
mà thôi. 

 
Attha (lợi ích), Dhamma (Pháp), và Vinaya 
(luật) 

 
Những lời nói liên hệ đến lợi ích (attha) là những lời 

nói có thể đem lại sự sống lâu, sức khoẻ, và hoạch đắc 
tài sản một cách lương thiện trong kiếp này, và những 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

61 

quả thiện như được tái sanh làm người, v.v…trong 
kiếp sau. 

Những lời nói liên hệ đến Dhamma hay Pháp là 
những lời nói liên quan đến những cách thức và 
phương tiện để đạt đến những quả thiện đã đề cập ở 
trên. 

Những lời nói liên hệ đến Vinaya hay Luật là những 
lời nói liên quan đến phép tắc đạo đức cho người cư sĩ 
và người xuất gia, dẫn dắt họ hướng đến sự đoạn tận 
tham và sân. 

Tất nhiên những lời nói liên hệ đến attha (lợi ích), 
Dhamma (pháp) và vinaya (luật này) không được tìm 
thấy  trong những vở kịch và tiểu thuyết. Việc kể lại 
những vở kịch hay tiểu thuyết như vậy cho người khác 
đồng nghĩa với nói lời phù phiếm. Tránh lời nói ấy là 
tránh nói lời phù phiếm (samphappalāpa-virati). Ba 
mươi hai loại lời nói không lợi ích (‘tiracchāna kathā’ 
畜生論  ‘súc sanh luận’)8 được bao gồm trong nói lời 
phù phiếm. 

                                            
8 Frivolous talks as talk of kings, robbers, ministers, armies, 
dangers, battles, food, drink, clothing, beds, garlands, 
perfumes, relatives, vehicles, villages, towns, cities, countries, 
women, heroes, streets, wells, the dead, trifles, the origin of the 
world, the origin of the sea, whether things are so or are not so.  
Những câu chuyện phù phiếm như câu chuyện về vua chúa, 
câu chuyện về ăn trộm, câu chuyện về đại thần, câu chuyện về 
binh lính, các câu chuyện hãi hùng, câu chuyện về chiến tranh, 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

62 

Những ai ước muốn phát triển trí tuệ không nên phí 
thời giờ đắm chìm trong ba mươi hai loại lời nói phù 
phiếm ấy. Những ai đang tu tập thiền chỉ (samatha) và 
thiền minh sát (vipassanā) nên biết giới hạn ngay cả 
đối với những lời nói liên quan đến Lợi ích (attha), hay 
đến Pháp và Luật. 

 
Giải Thích về Chánh Nghiệp 
 

Chánh Nghiệp Có Ba Loại:— 
i. Tránh Sát Sanh (pāṇātipātā-virati), 
ii. Tránh Trộm Cắp (adinnādānā-virati), 
iii. Tránh Tà Hạnh Trong Các Dục hay Tà Dâm 

(kāmesumicchācārā-virati). 
 
Tránh Sát Sanh 

                                            
câu chuyện về đồ ăn, câu chuyện về đồ uống, câu chuyện về đồ 
mặc, câu chuyện về giường nằm, câu chuyện về vòng hoa, câu 
chuyện về hương liệu, câu chuyện về bà con, câu chuyện về xe 
cộ, câu chuyện về làng xóm, câu chuyện về thị trấn, câu chuyện 
về thành phố, câu chuyện về quốc độ, câu chuyện về đàn bà, 
câu chuyện về vị anh hùng, câu chuyện bên lề đường, câu 
chuyện tại chỗ lấy nước, câu chuyện về người đã chết, các câu 
chuyện tạp thoại, câu chuyện về hiện trạng của thế giới, hiện 
trạng của đại dương, câu chuyện về hiện hữu và không hiện 
hữu. (Sandaka Sutta. MN 76). Xem thêm trong phần phụ lục. 

 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

63 

 
Pāṇātipātā có nghĩa là cố ý giết hay huỷ diệt các 

chúng sanh bằng hành động của thân hay xúi giục 
bằng lời nói. Tầm mức từ phá thai, huỷ diệt trứng của 
chấy hay rệp, đến đoạt mạng sống của con người. 
Tránh những hành động như vậy là pāṇātipātā-virati. 

 
Tránh Trộm Cắp 

 
Adinnādānā-virati nghĩa là với ý định trộm cắp bạn 

lấy bất cứ tài sản gì — hữu tình hay vô tri, có chủ sở 
hữu, như cỏ, chất đốt, nước, v.v…mà người chủ sở hữu 
không biết, hoặc bằng nỗ lực của thân hay xúi giục 
bằng lời nói. Tránh những hành động như vậy là tránh 
trộm cắp (adinnādānā-virati) 

 
 
 
 

Tránh Tà Dâm 
 
Kāmesumicchācārā-virati có nghĩa là sự quan hệ 

tình dục không phải phép của người đàn ông với người 
nữ còn được cha mẹ, v.v…bảo vệ, hay sự quan hệ tình 
dục của một người nữ đã kết hôn mà người chồng vẫn 
còn sống, với người đàn ông khác. Nó cũng bao gồm 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

64 

cả việc sử dụng các chất gây say, và cờ bạc, xúc xắc, 
v.v… Tránh những hành động như vậy là 
kāmesumicchācārā-virati. 

 
Giải Thích Về Chánh Mạng 

 
Chánh Mạng Có Bốn Loại:— 
Tránh: 
i. Tà Mạng bằng Ác Hạnh (duccarita 

micchājīva-virati, tránh tà mạng bằng ác 
hạnh) 

ii. Tà Mạng bằng Tầm Cầu Bất Chánh (anesana 
micchājīva virati tránh tà mạng bằng cách 
tầm cầu bất chánh), 

iii. Nuôi Mạng Không Lương Thiện 
iv. Những Học Thuật Thấp Hèn (tiracchāna 

vijjā9 micchājiva virati). 
 
 
 
 
Tránh Tà Mạng Bằng Ác Hạnh 
 

Duccarita micchājīva nghĩa là kiếm sống bằng cách 
phạm bất kỳ một trong ba ác hạnh bằng thân (sát sanh, 

                                            
9 Tỉracchāva-vijjā 畜生明 (súc sanh minh),  



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

65 

trộm cắp,…) và bốn ác hạnh bằng lời nói (nói dối, nói 
ly gián,…). Tránh những cách kiếm sống có hại như 
vậy là duccarita micchājīva virati (tránh tà mạng bằng 
ác hạnh). 

 
Tránh Tà Mạng Bằng Tầm Cầu Bất Chánh 

 
Anesana micchājīva: Cách kiếm sống liên quan đến 

các vị tỳ-kheo tầm cầu tứ vật dụng bằng bất kỳ một 
trong hai mươi mốt phương tiện bất chánh, như cho 
trái cây và hoa, v.v…10 Tránh những hành động tầm 
cầu bất chánh này là anesana micchājīva virati. 

 
Tránh Nuôi Mạng Không Lương Thiện 

 
Có Năm Cách Kiếm Sống Cong Quẹo (Lừa Đảo): 

(i) Kuhana, (ii) lapana, (iii) nemittakatā, (iv) 
nippesikatā, (v) lābhena lābhaṃ nijigīsanatā. 

i. Kuhana nghĩa là bịp bợm, đạo đức giả. Ở đây 
muốn nói tới việc nhận được quà cáp và vật cúng 
dường một cách phi pháp bằng cách làm cho 
người ta nghĩ rằng mình có những pháp phi 
thường như đức hạnh cao quý, mặc dù mình 
không có. 

                                            
10 Xem phụ lục cuối sách. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

66 

ii. Lapana nghĩa là nói năng trơ tráo liên quan đến 
tài sản và quà tặng. 

iii. Nemittikatā nghĩa là ra dấu (hiện tướng) và gợi 
ý để mời gọi cúng dường. 

iv. Nippesikatā nghĩa là quấy rầy với những lời lẽ 
mánh khoé để buộc người ta phải cúng dường. 

v. Lābhena lābhaṃ nijigīsanatā nghĩa là lấy lợi câu 
lợi (cho món quà nhỏ để được món quà lớn hơn 
(thả con tép bắt con tôm) 
Tránh những cách nuôi mạng cong quẹo này là 
kuhanādi micchājīva virati. 
 

Tránh Những Học Thuật Thấp Hèn 
 

Vì các học thuật thế gian như thuật đoán tướng các 
bộ phận của cơ thể,  thuật xem chỉ tay, v.v… đi ngược 
lại với pháp hành của các bậc thánh và tỳ-kheo nên 
chúng được gọi là các học thuật thấp hèn. 

 Tránh tà mạng bằng những phương tiện thấp hèn 
như vậy gọi là tiracchāna vijjā micchājīva virati. 

 
Giải Thích Về Chánh Tinh Tấn 

 
Trong bốn loại Chánh Tinh Tấn, hai pháp đầu tiên, 

đó là hai pháp bất thiện — một pháp đã sanh khởi 
(uppanna) và pháp kia chưa sanh (anuppanna) — luôn 
luôn khiến cho các chúng sanh lo lắng, suy đồi đạo 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

67 

đức, và giảm giá trị. Hai pháp kế tiếp — đó là thiện 
pháp đã sanh và thiện pháp chưa sanh luôn luôn đem 
lại sự bình yên, thanh tịnh, cao quý, và tiến bộ cho các 
chúng sanh. 

Trong mười loại ác hạnh, ác hạnh đã sanh hoặc 
đang sanh được gọi là uppanna-akusala (bất thiện đã 
sanh). Ác hạnh chưa sanh, nhưng có thể sanh trong 
tương lai được gọi là anuppanna-akusala (bất thiện 
chưa sanh). 

Trong bảy loại Thanh Tịnh — 1. Giới Thanh Tịnh, 2. 
Tâm Thanh Tịnh, 3. Kiến Thanh Tịnh, 4. Đoạn Nghi 
Thanh Tịnh, 5. Đạo Phi Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh, 6. 
Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh và 7. Tri Kiến Thanh Tịnh — 
những thanh tịnh như vậy đã sanh hay đang sanh được 
gọi là uppanna-kusala (thiện pháp đã sanh). Đối với 
những thanh tịnh chưa từng sanh trước đây trong kiếp 
này, hay chưa từng được đạt đến trong kiếp này gọi là 
anuppanna-kusala (thiện pháp chưa sanh). Như vậy cả 
bất thiện pháp và thiện pháp đều có hai loại — đã sanh 
và chưa sanh. 

 
Sức Mạnh Của Các Đạo Chi 
 

Nếu Bát Chánh Đạo được thực hành và tu tập trong 
kiếp này, nhờ sức mạnh của nó, các pháp bất thiện đã 
sanh trong kiếp này sẽ không sanh trở lại cho đến khi 
người ấy đắc Niết-bàn tối hậu. Nhờ thực hành Bát 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

68 

Chánh Đạo, những pháp bất thiện chưa từng sanh 
trước đây trong kiếp này, nhưng có thể sanh khởi trong 
tương lai, sẽ không bao giờ sanh cho đến khi người ấy 
đạt đến Niết-bàn tối hậu. Như vậy, nhờ thực hành Bát 
Chánh Đạo, hai loại bất thiện pháp chưa sanh và đã 
sanh được trừ diệt và chấm dứt. 

 
Thiết Lập Như Điều Kiện Tự Nhiên 

 
Tương tự, nếu Bát Chánh Đạo được thực hành và tu 

tập trong kiếp này, nhờ sức mạnh (niyāma) của nó, bất 
kỳ một trong bẩy loại thanh tịnh nào đã sanh khởi 
trong kiếp này đều trở nên bất khả hoại và kiên định 
cho đến khi người ấy đạt đến Niết-bàn tối hậu. Cũng 
vậy, nhờ thực hành Bát Chánh Đạo, những thanh tịnh 
chưa sanh trước đây, sẽ sanh khởi trong kiếp này. 

 
Lợi Ích Thực Sự Của Bản Thân 

 
Vì những lý do này, các vị tỳ-kheo và cư sĩ nhiệt tâm 

có đủ may mắn để gặp Giáo Pháp của Đức Phật nên tin 
chắc rằng chỉ có thực hành Chánh Tinh Tấn trong pháp 
hành và chỉ có sự phát triển của Bát Chánh Đạo mới 
đem lại cho họ hạnh phúc và thành công thực sự. 
Những công việc thế gian chỉ nên được giải quyết khi 
thấy chúng thực sự cần thiết và không thể tránh được. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

69 

Đây là sự giải thích về Chánh Tinh Tấn, một pháp thiết 
yếu trong Đạo Phật.   

Giải thích về cái đã sanh và chưa sanh theo cách dễ 
hiểu hơn, hãy nhớ rằng pháp bất thiện (đã và chưa 
sanh) là mười loại ác hạnh và trong trường hợp của 
pháp thiện là bẩy loại thanh tịnh. 

Tinh Tấn Ngăn Ngừa Các Pháp Bất Thiện 
Chưa Sanh 

 
Thực hành Bát Chánh Đạo với tác ý ngăn chặn các 

ác bất thiện pháp (chưa sanh) hoàn toàn không cho 
sanh khởi trong kiếp này và các kiếp sau, là loại Chánh 
Tinh Tấn thứ nhất. 

 
Tinh Tấn Đoạn Trừ Các Pháp Bất Thiện Đã 
Sanh 

 
Thực hành Bát Chánh Đạo với tác ý ngăn những ác 

bất thiện pháp chưa sanh, nhưng có thể sanh trong 
tương lai, là loại Chánh Tinh Tấn thứ hai. 

(Thực hành Bát Chánh Đạo với tác ý đoạn trừ những 
ác bất thiện pháp đã sanh hay đang sanh trong kiếp 
hiện tại và không để sanh khởi dù chỉ khoảnh khắc 
trong các kiếp sống tương lai, là loại Chánh Tinh Tấn 
thứ hai.) 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

70 

Tinh Tấn Phát Triển Các Thiện Pháp Chưa 
Sanh 

Nỗ lực thực hành Bát Chánh Đạo để đạt đến hay để 
chứng đắc ngay trong kiếp này những thanh tịnh cao 
hơn chưa đạt đến, là loại Chánh Tinh Tấn thứ ba. 

 
Tinh Tấn Tăng Trưởng Những Thiện Pháp 
Đã Sanh 

 
Vận dụng tinh tấn để duy trì Giới Thanh Tịnh như 

Ngũ Giới hoặc Bát Giới với chánh mạng là thứ tám mà 
hành giả nguyện giữ trong kiếp này, và làm cho nó 
vững chắc cho đến khi hành giả đạt đến Niết-bàn tối 
hậu, là loại Chánh Tinh Tấn thứ tư.  

Trên đây là bốn loại Chánh Tinh Tấn được giải thích 
theo cách giúp mọi người dễ hiểu hơn. Chỉ khi liên 
quan đến nhiệm vụ chúng mới được liệt kê như có bốn. 
Trong thực tế, chỉ có một pháp liên quan, đó là tinh tấn, 
vì khi một người cố gằng để thành tựu bất kỳ một 
thanh tịnh nào trong bảy thanh tịnh, tinh tấn được vận 
dụng sẽ tự động bao trùm cả bốn nhiệm vụ.  

  
Giải Thích Về Chánh Niệm 
 

Tâm con người không bao giờ ở yên, nó luôn luôn 
phóng đi chỗ này chỗ kia. Con người thường không thể 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

71 

gắn tâm trên bất kỳ đối tượng thiền nào một cách vững 
chắc. Vì lẽ họ không thể kiểm soát được tâm nên họ 
cũng giống như những người điên. Xã hội không quan 
tâm đến những người điên, không kiểm soát được tâm 
của họ. Những người không thể kiểm soát được tâm để 
giữ cho nó ở yên trong lúc hành thiền, sẽ thấy rằng họ 
giống như một người điên vậy. Họ biết rằng họ không 
thể kiểm soát được tâm khi cố gắng gắn nó vững chắc 
trên một đối tượng thiền. Để loại trừ cái tâm bất ổn và 
hay phóng đi này, và để gắn nó vững chắc trên một đối 
tượng thiền, bạn phải thực hành Tứ Niệm Xứ 
(Satipaṭṭhāna). 

 
Bốn Niệm Xứ 

 
Niệm Thân 
Kāyānupassanā Satipaṭṭhāna nghĩa là tâm bạn 

được cột chắc vào thân với  sợi dây Chánh Niệm. Lúc 
nào bạn cũng phải quan sát và tập trung tâm mình trên 
các hiện tượng vật lý, như hơi thở ra và hơi thở vô. Khi 
việc thực hành này được làm đi làm lại nhiều lần trong 
ba hay bốn tháng, sự bất ổn của tâm sẽ biến mất. Lúc 
đó bạn sẽ có khả năng tập trung tâm mình liên tục trên 
hơi thở vô và hơi thở ra trong một giờ, hai giờ, ba giờ, 
bốn giờ, năm giờ hoặc sáu giờ mỗi ngày. Như vậy bạn 
đã kiểm soát được tâm để có thể gắn chặt nó trên bất 
kỳ đối tượng thiền nào cũng được. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

72 

 
Niệm Thọ 
 
Vedanānupassanā Satipaṭṭhāna có nghĩa là tâm 

bạn được cột chắc vào các cảm thọ của mình với sợi dây 
Chánh Niệm. Những cảm thọ lạc (dễ chịu) và Khổ (khó 
chịu) lúc nào cũng khởi lên trên thân bạn tuỳ thuộc vào 
các điều kiện. Gắn chắc tâm bạn liên tục trên các cảm 
thọ này sẽ chấm dứt được những bất ổn của tâm. Lúc 
đó bạn kể như đã kiểm soát tâm để có thể gắn chặt nó 
trên bất kỳ đối tượng thiền nào cũng được. 

 
Niệm Tâm 
 
Cittānupassanā Satipaṭṭhāna có nghĩa là tâm bạn 

được cột chắc vào những ý nghĩ của mình với sợi dây 
Chánh Niệm. Các loại tâm khác nhau, được kết hợp với 
tham và sân, luân phiên có mặt trong dòng tâm tương 
tục của bạn tuỳ theo các điều kiện. Gắn tâm trên những 
ý nghĩ này liên tục sẽ chấm dứt được sự bất ổn của tâm. 
Lúc đó kể như bạn đã kiểm soát tâm để có thể gắn chặt 
nó trên bất kỳ đối tượng thiền nào cũng được. 

  
Niệm Pháp 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

73 

Dhammānupassanā Satipaṭṭhāna có nghĩa là tâm 
bạn được cột chắc vào những trạng thái tâm của bạn 
với sợi dây Chánh Niệm. Những trạng thái tâm như 
tham dục, sân hận, hôn trầm, trạo cử, lo lắng, hoài 
nghi, và v.v…, luân phiên có mặt trong dòng tâm 
tương tục của bạn tuỳ theo điều kiện. Gắn tâm liên tục 
trên những trạng thái tâm này sẽ chấm dứt sự bất ổn 
của tâm. Lúc đó bạn kể như đã kiểm soát được tâm để 
có thể gắn chặt nó trên bất kỳ đối tượng thiền nào cũng 
được. 

 
 
 
Cột Chặt Với Sợi Dây Chánh Niệm 
 
Satipaṭṭhāna có nghĩa là công việc của thiền nhằm 

thoát khỏi cái tâm điên đảo, rối loạn, nóng nảy, và 
thiêu đốt đã đồng hành với dòng tâm tương tục của 
bạn từ quá khứ vô tận, bằng cách cột tâm vào bốn uẩn, 
đó là những hiện tượng vật lý (thân), những cảm thọ, 
những ý nghĩ (tâm) và những trạng thái tâm (pháp), 
với sợi dây chánh niệm. Bạn phải thực hành trong một 
thời gian nhất định, nhờ vậy tâm bạn không còn lang 
thang đến những đối tượng bên ngoài mà chỉ giới hạn 
vào bốn uẩn đã nói mà thôi. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

74 

Điều này phải được thực hành trong thời gian nhất 
định, tức trong hai hay ba giờ,… mỗi đêm tuỳ theo 
hoàn cảnh cá nhân của mỗi người. 

 
Giải Thích Về Chánh Định 
Chỉ Khi Những Bất Ổn Của Tâm Biến Mất 
 
Để biết cách đọc, bạn phải bắt đầu với việc học bảng 

chữ cái. Chỉ sau khi nắm vững được bảng chữ cái bạn 
mới có thể nhận được sự giáo dục cao hơn. Tương tự, 
trong tiến trình tu tập tâm, việc áp dụng (chánh) niệm 
phải được thực hành đầu tiên. Chỉ khi niệm đã vững 
chắc, và loại bỏ được cái tâm điên đảo, rối loạn, những 
giai đoạn thiền cao hơn mới có thể được thực hành một 
cách thích đáng. 

Khi niệm vững chắc, và bạn có thể giữ tâm kiên 
định trên thân của bạn (trong một, hai, hay ba, bốn giờ 
hàng ngày), bạn mới nên hành thiền chỉ (samatha) để 
đạt đến một bậc thiền nào đó trong bốn bậc thiền 
(jhānas). Nó cũng giống như những nghiên cứu cao 
hơn về các bản kinh Maṅgala Sutta (Hạnh Phúc Kinh), 
Nāmakkāra (尊崇 (tôn sùng)，尊敬 (tôn kính), Paritta 
(保護経, Bảo hộ Kinh), Văn Phạm, hay 
Abhidhammatthasaṅgaha (Yếu Nghĩa của Vi-diệu 
Pháp), vốn chỉ có thể được nghiên cứu sau khi đã nắm 
vững thấu đáo các pháp cơ bản vậy. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

75 

Có hai mười lăm đề mục thiền (kammaṭṭhāna) 
- Mười đề mục vòng tròn (kasiṇa), 
- Mười loại bất tịnh (asubha), 
- Một đề mục quán 32 thể trược, 
- Niệm hơi thở (ānāpānasati) 
- Ba phạm trú (Brahmāvihāra): Từ (mettā), bi 

(karuṇā), và hỷ (muditā).  
Sơ thiền được đạt đến bằng cách thực hành miên 

mật một trong những đề mục thiền này và trải qua ba 
giai đoạn tu tập định — tu tập chuẩn bị định 
(parikamma bhāvanā), tu tập cận định (upacāra 
bhāvanā) và tu tập an chỉ định (appanā bhāvanā). 

Thiền bằng cách gắn chặt niệm trên hơi thở để loại 
trừ tâm điên đảo và lộn xộn cũng dẫn đến sơ thiền. 

Đến đây chấm dứt phần giải thích về Bát Chánh 
Đạo 

 
 
Ba Vòng Xoay Liên Quan Đến Bốn Loại Luân Hồi 

(Saṃ sāra) 
 
Trong thời kỳ giáo pháp của Đức Phật, nếu người 

nào tu tập và phát triển Bát Chánh Đạo họ có thể giải 
thoát mình khỏi vòng xoay của khổ. Có ba vòng xoay 
của khổ hay khổ luân:—  

1. Phiền não luân (kilesa vaṭṭa), 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

76 

2. Nghiệp luân (kamma vaṭṭa), và 
3. Quả luân (vipāka vaṭṭa).  
Chúng cũng có thể được xếp thành:— 
1. Tam luân liên quan đến tái sanh trong các cõi 

thấp (khổ thú),  
2. Tam luân liên quan đến tái sanh trong các cõi vui 

(thiện thú), 
3. Tam luân liên quan  đến tái sanh trong các cõi 

sắc giới, và 
4. Tam luân liên quan đến tái sanh trong các cõi vô 

sắc. 
Tái Sanh Trong Khổ Thú 

 
Trong Trường Hợp Của Tam Luân Liên Quan Đến 

Các Cõi Thấp (Khổ Thú) 
1. Những phiền não ở đây là thân kiến và hoài nghi 
2. Nghiệp là mười ác nghiệp: 1. Sát sanh, 2. Trộm 

cắp, 3. Tà dâm, 4. Nói dối, 5. Nói ly gián, 6. Nói 
lời thô ác, 7. Nói lời phù phiếm, 8. Ý tham, 9. Ý 
sân, 10. Tà kiến. 

3. Quả luân là năm uẩn của những chúng sanh địa 
ngục, súc sanh, ngạ quỷ và A-su-ra. 

Bất cứ ai chưa đoạn trừ được thân kiến và hoài nghi, 
dù người ấy có thể được tái sanh vô số lần trong cõi 
sống cao nhất, họ vẫn phải bị thối đoạ vào cõi của mười 
ác nghiệp để rồi tái sanh như một người đánh cá, người 
thợ săn, người ăn trộm, người ăn cướp, hay như một 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

77 

trong những chúng sanh trong bốn cõi khổ. Vòng khổ 
luân ở đây chính là sự lang thang vô định trong luân 
hồi không có được sự giải thoát. 

 
Tái Sanh Trong Thiện Thú 

 
Tam Luân Trong Trường Hợp Tái Sanh Vào Những 

Thiện Thú (Cõi An Vui):— 
1. Phiền Não Luân có nghĩa là tâm thèm muốn các 

dục lạc (dục ái), như thích thú và dính mắc trong 
các đối tượng giác quan. 

2. Nghiệp Luân là ba “Lĩnh Vực của Thiện Nghiệp 
hay Phước Nghiệp”: bố thí (dāna), giữ giới (sīla) 
và tu thiền (bhāvanā). 

3. Quả Luân là năm uẩn của con người và của chư 
thiên trong sáu cõi trời dục giới. 
 

Tái Sanh Trong Các Cõi Sắc Giới và Vô Sắc Giới 
 
Trong Trường Hợp Của Tam Luân Liên Quan 
Đến Các Cõi Sắc và Vô Sắc:  

1. Phiền Não Luân ở đây là sự dính mắc và sắc và 
vô sắc (sắc ái và vô sắc ái). 

2. Nghiệp Luân là những thiện nghiệp hành thiền 
dẫn đến các cõi sắc giới và vô sắc giới. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

78 

3. Quả Luân là năm uẩn của Phạm Thiên Hữu Sắc 
(Rūpa-Brahmā) và bốn danh uẩn của Phạm 
Thiên Vô Sắc (Arūpa-Brahma). 

Như vậy có ba luân  — phiền não, nghiệp và quả — 
liên quan đến vòng tái sanh luân hồi trong các cõi sắc 
giới và vô sắc giới. 

 
Tương Quan Giữa Các Đạo Chi và Các Luân 

 
Bát Chánh Đạo có thể được xếp thành bốn liên quan 

đến các bậc Thánh Nhập Lưu, Nhất Lai, Bất Lai và A-
la-hán. 

Bát Chánh Đạo của bậc Thánh Nhập Lưu đoạn trừ 
hoàn toàn ba luân liên quan đến tái sanh trong các khổ 
thú. Đối với ba luân liên quan đến tái sanh trong các 
thiện thú, nó chỉ dập tắt những luân nào mà nếu không 
(được dập tắt) sẽ sanh khởi sau bẩy lần tái sanh nữa (và 
điều này là điều không thể xảy ra). 

Bát Chánh Đạo của bậc Thánh Nhất Lai đoạn trừ 
hoàn toàn hai luân —  phiền não luân và quả luân liên 
quan đến dục giới mà nếu không (được đoạn trừ) sẽ 
sanh khởi sau một lần tái sanh nữa. 

Bát Chánh Đạo của bậc Thánh Bất Lai đoạn trừ hoàn 
toàn ba luân liên quan đến tái sanh trong các thiện thú 
nói trên, chỉ chừa lại sự tái sanh trong các cõi sắc và vô 
sắc. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

79 

Bát Chánh Đạo của bậc Thánh A-la-hán đoạn trừ 
hoàn toàn ba luân liên quan đến mọi hình thức tái sanh. 
Tất cả phiền não được đoạn trừ hoàn toàn.  

 
Ba Giai Đoạn Của Tà Kiến 

 
Trong bốn loại luân hồi (saṃsāra) với tam luân 

trong mỗi loại, tam luân liên quan đến luân hồi trong 
bốn khổ thú được xem là quan trọng nhất đối với 
những người Phật tử ngày nay. Khi tóc của một người 
bị cháy, điều cấp bách nhất phải làm là dập tắt nó. Một 
tình huống khẩn cấp như vậy không được phép chậm 
trễ, dù chỉ trong một phút. Đối với những người đã gặp 
được giáo pháp của Đức Phật, việc đoạn trừ hoàn toàn 
ba khổ luân còn quan trọng hơn là dập tắt lửa cháy 
đầu. Vì thế ở đây Tôi sẽ giải thích Bát Chánh Đạo, pháp 
có khả năng đoạn trừ cái khổ trong các khổ thú. Trong 
hai pháp này — thân kiến và hoài nghi — thân kiến là 
cơ bản. Đương nhiên, sự đoạn trừ của thân kiến cũng 
đã hàm ý sự đoạn trừ của hoài nghi, và mười ác nghiệp 
cũng biến mất hoàn toàn. Kết quả là cái khổ trong bốn 
cõi thấp (khổ thú) cũng tự nhiên chấm dứt. 

Thân kiến (sakkāyadiṭṭhi) có nghĩa là ảo tưởng về 
một cái tôi hay cái ngã (atta-diṭṭhi, ngã-kiến). Con mắt 
được xem như là ‘Tôi’ hay ‘của Tôi’. Quan niệm này 
được chấp giữ một cách kiên chắc và ngoan cố. Đối với 
tai, mũi, lưỡi, thân và tâm cũng bị áp dụng như vậy. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

80 

Chủ Nghĩa Vị Kỷ 
 
Cách diễn tả, “Con mắt được xem một cách cố chấp 

như ‘Tôi’ hay ‘của Tôi’ muốn nói rằng bất cứ khi nào 
một cảnh sắc được thấy người ta liền tin một cách kiên 
chắc và ngoan cố là “Tôi thấy nó,” và đối với âm thanh, 
mùi, vị, sự xúc chạm và những ý nghĩ hay cảnh pháp 
cũng vậy.  

 
Niết-Bàn Thứ Nhất 

 
Trong những kiếp sống trước, các chúng sanh đã 

phạm phải những lỗi lầm ngu xuẩn, và do thân kiến 
những ác nghiệp cũ ấy bám chặt và đi kèm theo dòng 
đời của các chúng sanh. Trong các kiếp sống tương lai 
cũng vậy, những lỗi lầm ngu xuẩn cũng sẽ bị những 
chúng sanh ấy phạm phải, và cũng do thân kiến đó mà 
những ác nghiệp mới cũng sẽ sanh khởi. Như vậy khi 
thân kiến bị dập tắt, những ác nghiệp cũ và mới hoàn 
toàn bị dập tắt. Vì lý do đó, cái khổ trong bốn ác đạo 
hoàn toàn bị dập tắt, và khi thân kiến diệt, thì sự dập 
tắt của tất cả những ác nghiệp, tất cả những tà kiến và 
tất cả những hình thức tái sanh trong Địa Ngục, ngạ 
quỷ, súc sanh, và A-su-ra, sẽ xảy ra cùng một lúc. 
Người ấy đạt đến Niết-bàn thứ nhất (Niết-bàn còn lại 
một số dư tàn), điều này có nghĩa là tam luân hay ba 
vòng xoay liên quan đến sự tái sanh trong bốn cõi khổ 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

81 

chấm dứt hoàn toàn. Người ấy trở thành một Bậc 
Thánh trong cõi siêu thế và chỉ còn phải tái sanh tối đa 
bẩy kiếp trong các cõi cao hơn mà thôi. 

 
Hộp-Diêm, Que-Diêm, và Mặt-Ni-tơ 

 
Thân kiến được thiết lập theo ba giai đoạn trong 

dòng tâm tương tục của các chúng sanh. 
1. Thứ nhất là giai đoạn ngủ ngầm (anusaya 

bhūmi11) 
2. Thứ hai là giai đoạn hoạt hoá (pariyuṭṭhāna 

bhūmi) khi tâm bị các tà kiến nhiễu loạn. 
3. Thứ ba là giai đoạn vi phạm (vītikkama bhūmi) 

khi những tà kiến dẫn đến vượt qua những giới 
hạn đạo đức. 

Ba thân hành bốn khẩu hành là giai đoạn vi phạm. 
Ba ý hành là giai đoạn hoạt hoá; và giai đoạn ngủ ngầm 
là tà kiến đi kèm theo dòng tâm tương tục của các 
chúng sanh trong vòng luân hồi vô thuỷ, và tiếp tục 
tồn tại như tiềm lực cho những nghiệp thân, khẩu và ý 
trước khi chúng thực sự được phạm. 

Khi những đối tượng có thể gây ra những ác nghiệp 
tiếp xúc với bất kỳ một trong sáu môn (cửa giác quan), 
chẳng hạn như nhãn môn và v.v… thời các nghiệp bất 
thiện do tà kiến ấy thúc đẩy sẽ từ giai đoạn ngủ ngầm 

                                            
11 Bhūmi: địa vức, lãnh vực hay bình diện( 平面) 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

82 

trỗi dậy thành hoạt hoá. Điều đó có nghĩa rằng ý 
nghiệp đã bắt đầu. Nếu không chế ngự ở thời điểm 
này, những bất thiện nghiệp từ giai đoạn hoạt hoá sẽ 
chuyển sang giai đoạn vi phạm, có nghĩa là thân 
nghiệp và khẩu nghiệp sẽ được làm. 

Giai đoạn ngủ ngầm của tà kiến có thể được so sánh 
với chất dễ bắt lửa ở đầu que diêm. Giai đoạn hoạt hoá 
giống như lửa đốt cháy cây diêm khi nó được đánh vào 
bề mặt ni-tơ của hộp diêm, và giai đoạn vi phạm giống 
như ngọn lửa cháy ở đầu cây diêm thiêu rụi một đống 
rác. Sáu đối tượng bên ngoài (sáu cảnh), như sắc đẹp, 
tiếng hay, v.v…, giống như bề mặt ni-tơ của hộp diêm.  

 
Ba Nhóm (Uẩn) của Bát Chánh Đạo 

 
1. Nhóm Giới (Giới Uẩn) bao gồm Chánh Ngữ, 

Chánh Nghiệp, và Chánh Mạng. 
2. Nhóm Định (Định Uẩn) bao gồm Chánh Tinh 

Tấn và Chánh Định. 
3. Nhóm Tuệ (Tuệ Uẩn) bao gồm Chánh Kiến và 

Chánh Tư Duy. 
Ba phương diện của giới, khi phân tích chi tiết, bao 

hàm tám giới với chánh mạng kể như giới thứ tám 
(ājīvaṭṭhamaka sīla) theo cách như sau: 

1. Tránh  sát sanh. 
2. Tránh trộm cắp. 
3. Tránh tà dâm và uống các chất say.  



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

83 

(Ba điều này tạo thành Chánh Nghiệp) 
4. Tránh nói dối. 
5. Tránh nói lời ly gián (nói lời gây chia rẽ người 

này với người kia). 
6. Tránh nói lời thô lỗ (dùng những ngôn ngữ 

khiếm nhã và thô lỗ). 
7. Tránh nói lời phù phiếm.  

(Bốn điều này tạo thành Chánh Ngữ) 
8. Chánh Mạng (sammā-ājīva) nghĩa là kiếm sống 

băng những nghề không phạm tới sát sanh, trộm 
cắp,… 

Thường giới như Ngũ Giới, Thập Giới mà các đạo sĩ 
hay du sĩ giữ, Thập Giới các vị Sa-di giữ và 227 Giới 
Luật các vị tỳ-kheo giữ đều nằm trong lãnh vực của 
hoạt mạng đệ bát giới (tám giới có chánh mạng là thứ 
tám). Tám Giới giữ vào những ngày Uposattha (ngày 
trai giới hay bố-tát) chỉ là một sự cải tiến của Ngũ Giới 
và hoạt mạng đệ bát giới. 

 
Phá Huỷ Ba Giai Đoạn Thân Kiến 

 
Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp và Chánh Mạng — ba 

chi đạo của Giới — là các chi đạo dùng để phá huỷ giai 
đoạn thứ ba hay giai đoạn vi phạm của Thân kiến. Điều 
này có nghĩa rằng chúng phá huỷ ba thân hành ác và 
bốn khẩu hành ác. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

84 

Chánh Tinh Tấn, Chánh Niệm và Chánh Định — ba 
chi đạo của Định — phá huỷ giai đoạn thứ hai hay giai 
đoạn hoạt hoá của thân kiến. Điều này có nghĩa rằng 
chúng phá huỷ ba ý hành ác (ý tham, ý sân, và tà kiến). 

Chánh Kiến và Chánh Tư Duy — hai chi đạo của 
Tuệ — phá huỷ giai đoạn thứ nhất hay giai đoạn ngủ 
ngầm của thân kiến. Điều này có nghĩa rằng chúng phá 
huỷ giai đoạn ngủ ngầm đã từng tiềm tàng trong dòng 
tương tục sống của các chúng sanh trong suốt vòng 
luân hồi vô thuỷ này. 

 
Làm Thế Nào Để Thiết Lập Giới 

 
Để loại trừ ba thân hành ác và bốn khẩu hành ác, ba 

đạo chi của giới phải được thiết lập, nghĩa là tám giới 
với chánh mạng là thứ tám phải được thọ trì. 

Để loại trừ ba ý hành ác do thân kiến làm duyên, ba 
đạo chi của định phải được thiết lập. Điều này có nghĩa 
rằng niệm hơi thở, quán bộ xương, hay tập trung trên  
các biến xứ (kasiṇa), phải được thực hành ít nhất một 
tiếng mỗi ngày nhờ vậy có được tâm ý ổn định. 

Để loại trừ giai đoạn thứ ba của thân kiến, bạn phải 
thiết lập Thanh Tịnh Giới bằng cách thọ trì tám giới với 
chánh mạng là thứ tám. Bạn có thể tụng đọc hay thọ 
những giới này một cách trang trọng theo nghi thức, 
hoặc chỉ đơn giản quyết tâm từ ngày hôm nay cho đến 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

85 

trọn đời sẽ không sát sanh, trộm cắp, v.v… và tránh 
những ác hạnh ấy một cách thành công. Không nhất 
thiết phải thọ nhận giới từ một vị tỳ-kheo. Chỉ quyết 
định như sau là đủ: 

1. Từ nay cho đến trọn đời, con sẽ tránh xa sự sát 
sanh. 

2. Từ nay cho đến trọn đời, con sẽ tránh xa sự trộm 
cắp. 

3. Từ nay cho đến trọn đời, con sẽ tránh xa sự tà 
dâm và năm loại chất gây say. 

4. Từ nay cho đến trọn đời, con sẽ tránh xa nói dối. 
5. Từ nay cho đến trọn đời, con sẽ tránh xa nói lời 

ly gián. 
6. Từ nay cho đến trọn đời, con sẽ tránh xa nói lời 

khiếm nhã và thô lỗ. 
7. Từ nay cho đến trọn đời, con sẽ tránh xa nói lời 

phù phiếm. 
8. Từ nay cho đến trọn đời, con sẽ tránh xa tà mạng 

(nuôi mạng sống không chân chánh) 
 

Các Loại Giới Vững Chắc Khác Nhau. 
 
Một khi đã thọ giới, nó sẽ vẫn trong sạch cho đến 

khi bị phạm. Chỉ giới nào đứt (phạm) mới cần được thọ 
lại, nhưng cũng không hại gì nếu thọ lại những giới 
không bị phạm khác. Nếu giới không bị phạm mà thọ 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

86 

lại thì giới của người ấy càng trở nên mạnh mẽ hơn mà 
thôi. 

Tốt nhất nên xin lại (làm mới lại) tám giới trên hàng 
ngày. Nó là thường giới giống như ngũ giới, chứ không 
giống như bát giới giữ vào những ngày bố tát 
(uposatha). Các vị đạo sĩ, du sĩ, và Sa-di phải luôn luôn 
giữ Thập Giới, và các vị tỳ-kheo phải luôn luôn giữ 227 
Giới Luật, không cần phải thọ tám giới này. 

 
Các Yếu Tố Cấu Thành Phạm Giới 

 
 
 
Năm Yếu Tố Cấu Thành Việc Phạm Giới Sát 

Sanh 
 

1. Chúng sanh ấy phải còn sống. 
2. Phải biết chúng sanh ấy còn sống. 
3. Phải có ý định gây ra cái chết của chúng sanh ấy 
4. Một hành động phải được làm để gây ra cái chết. 
5. Cái chết của chúng sanh ấy phải xảy ra do hành 

động đó. 
Nếu cả năm yếu tố này được thoả mãn, giới thứ nhất 

(sát sanh) kễ như đã phạm và nên xin giới lại. 
 

Năm Yếu Tố Cấu Thành Tội Trộm Cắp 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

87 

 
1. Tài sản phải thuộc sở hữu của người khác. 
2. Phải biết rằng tài sản ấy thuộc người khác. 
3. Phải có ý định trộm nó. 
4. Phải thực hiện hành động trộm cắp. 
5. Tài sản ấy phải được lấy đi bằng hành động đó. 
Nếu năm yếu tố này được thoả mãn, giới thứ hai kể 

như đã phạm và nên xin giới lại. 
 

Bốn Yếu Tố Cấu Thành Tội Tà Dâm 
 

1. Phải có một người nam hay một người nữ mà 
việc quan hệ tình dục với người này là không 
hợp pháp. 

2. Phải có ý định quan hệ tình dục với họ. 
3. Phải cố gắng thực hiện việc giao cấu. 
4. Phải bằng lòng cho sự tiếp xúc của các bộ phận 

sinh dục. 
Nếu bốn yếu tố này được thoả mãn, giới thứ ba kể 

như đã phạm và nên xin giới ấy lại. 
 

Bốn Yếu Tố Cấu Thành Tội Nói Dối 
 

1. Lời tuyên bố phải là không đúng với sự thật. 
2. Phải  có ý định đánh lừa người khác. 
3. Phải cố gắng đánh lừa người khác. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

88 

4. Người khác phải hiểu ý nghĩa của những gì được 
nói. (Không nhất thiết họ phải tin những gì được 
nói.) 

Nếu những yếu tố này được thoả mãn, giới thứ tư 
kể như đã phạm và nên xin giới lại. 

 
Bốn Yếu Tố Cấu Thành Tội Nói Lời Ly Gián 

 
1. Phải có những người để gây chia rẽ. 
2. Phải có ý định muốn ly gián hay gây chia rẽ hai 

người. 
3. Một cố gắng phải được thực hiện như kết quả 

của ý định đã nói. 
4. Người khác phải biết ý nghĩa của điều đã nói. 
Nếu những yếu tố này được thoả mãn, giới thứ năm 

kể như đã phạm và giới này nên được xin lại. 
 

Ba Yếu Tố Cấu Thành Tội Nói Lời Lăng Mạ 
 

1. Phải có người bị lăng mạ. 
2. Phải có sự tức giận 
3. Ngôn từ lăng mạ phải thực sự được dùng. 
Nếu ba yếu tố này được thoả mạn, giới thứ sáu kể 

như đã phạm và nên xin lại giới này. 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

89 

Hai Yếu Tố Cấu Thành Tội Nói Lời Huyên 
Thuyên Vô Ích 

 
1. Phải có ý định nói những điều không đem lại lợi 

ích. 
2. Đã nói những điều ấy 
Nếu hai yếu tố này được thoả mãn, giới thứ bẩy kể 

như đã phạm và nên xin lại giới này. 
“Những điều không đem lại lợi ích” ở đây muốn 

nói tới những vở kịch hay tiểu thuyết chỉ nhằm mục 
đích giải trí và tiêu khiển.  

Ngày nay có rất nhiều vở kích hay tiểu thuyết thoả 
mãn tất cả những điều kiện của lời huyên thuyên vô 
ích này.  

Cần lưu ý rằng những yếu tố đề cập ở trên về nói 
dối, nói ly gián, nói lời huyên thuyên vô ích chỉ liên 
quan đến việc phạm những giới tương ứng chứ không 
liên quan đến nghiệp. Chúng chỉ trở thành những điều 
kiện cho nghiệp (kamma) dẫn đến tái sanh trong các 
cõi khổ (kammapatha), nếu những yếu tố sau được 
thêm vào:— 

1. Trong trường hợp của lời nói dối thì người khác 
phải chịu sự mất mát hay thiệt hại gì đó. 

2. Đối với lời ly gián, sự ly gián phải xảy ra. 
3. Đối với vô ích ngữ hay lời huyên thuyên-vô ích, 

những người khác phải nghĩ hay cho rằng lời vô 
ích ấy là thực. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

90 

Trong trường hợp của bốn giới còn lại — sát sanh, 
trộm cắp, tà dâm, và nói lời xỉ vả, thô lỗ — những yếu 
tố kể trên không chỉ cấu thành tội (phạm giới) mà còn 
tạo những nghiệp tương ứng dẫn đến tái sanh trong 
bốn cõi khổ. 

Những yếu tố này liên quan đến bẩy loại ác hạnh 
mà những người giữ tám giới này hàng ngày nên biết. 

 
Làm Thế Nào Để Thiết Lập Định 

 
Đối với một người đã tu tập thiện xảo ba đạo chi của 

giới (chánh ngữ, chánh nghiệp và chánh mạng) và nhờ 
vậy thiết lập được Giới Thanh Tịnh, tà mạng và bẩy 
loại ác hạnh phát sanh từ thân-kiến, hoàn toàn đoạn 
trừ. 

Để phá hủy giai đoạn thứ hai của ác hạnh, đó là ba 
loại ý hành ác — ý tham, ý sân và tà kiến, các đạo chi 
của định — Chánh Tinh Tấn, Chánh Niệm và Chánh 
Định — phải được thiết lập. 

Sự thiết lập ba đạo chi của định nghĩa là thực hành 
một trong bốn mươi đề mục thiền, như các biến xứ 
(kasiṇa) chẳng hạn. 

  
Niệm Hơi Thở 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

91 

Liên quan đến việc thiết lập định, thực hành niệm 
hơi thở sẽ được mô tả một cách ngắn gọn ở đây. Nếu 
những ai vẫn còn là người gia chủ không có thời gian 
thực hiện những bài tập này vào ban ngày, họ nên 
thường xuyên hành khoảng một hoặc hai giờ trước khi 
đi ngủ và khoảng một giờ vào sáng sớm khi thức dậy. 

Phương pháp hành như sau: 

Theo lời dạy của Đức Phật “So satova assasati 
satova passasati — chánh niệm vị ấy thở vô, chánh 
niệm vị ấy thở ra.” Trong một thời gian nhất định, tâm 
bạn phải tập trung hoàn toàn vào hơi thở vô và hơi thở 
ra, không cho phép nó lang thang đi đâu khác. Để ngăn 
tâm lang thang nên vận dụng tinh tấn cả về thân lẫn 
tâm. Thân tinh tấn có nghĩa là quyết định thực hành 
trong một khoảng thời gian cố định nào đó mỗi ngày 
không có bất kỳ sự gián đoạn nào. Tâm tinh tấn là giữ 
cho tâm tập trung trên hơi thở vô và hơi thở ra, để nó 
không lang thang đi đâu khác, và nhiệt thành dán tâm 
trên hơi thở vô và hơi thở ra, để tình trạng buồn ngủ, 
buồn chán, và uể oải không lẻn vào tâm.   

  
Hãy Làm Cho Niệm Được Liên Tục 

 
Trong khi gắn tâm liên tục trên lỗ mũi, bạn phải 

luôn luôn ghi nhận “Thở ra” khi hơi thở ra chạm nhẹ 
vào lỗ mũi, và “Thở vô” khi hơi thở vô chạm nhẹ vào 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

92 

lỗ mũi. Chánh Tinh Tấn nghĩa là cả thân lẫn tâm đều 
tinh tấn. 

Sau khi dán tâm vào đối tượng một cách chuyên cần 
như vậy trong khoảng nửa tháng, một tháng, hai 
tháng, v.v… niệm của bạn sẽ trở nên vững chắc trên 
hơi thở vô và hơi thở ra. Niệm đó được gọi là Chánh 
Niệm (sammā sati). Một khi ba đạo chi của giới đã 
được khéo thiết lập, tình trạng bất an của tâm sẽ dần 
biến mất. 

Bất cứ người nào cố gắng làm điều này đều sớm 
nhận ra rằng họ không thể kiểm soát được tâm khi bắt 
đầu hành thiền. Người điên được xem là vô dụng đối 
với các công việc thế gian vì họ không kiểm soát được 
tâm của họ. Tương tự, những người có đầu óc hoàn 
toàn lành mạnh đối với những công việc thế gian, cũng 
trong tâm thế giống như người điên khi bước vào hành 
thiền, vì họ không thể kiểm soát được tâm. Họ cảm 
thấy bất lực trong việc giữ tâm trên đối tượng thiền. Đó 
là lý do vì sao ba chi đạo của định phải được khéo tu 
tập để loại trừ tâm bất an. 

 
Làm Thế Nào Để Loại Trừ Tâm Bất An 

 
Cho dù chưa đạt đến cận định (upacāra samādhi) 

hay an chỉ định (appanā samādhi), nếu bạn có thể gắn 
chắc tâm trên hơi thở trong một hoặc hai giờ mỗi ngày 
thời việc tập trung tâm trên bất kỳ đối tượng thiền nào 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

93 

khác cũng sẽ trở nên dễ dàng. Một người có thể đạt đến 
Tâm Thanh Tịnh (Citta-Visuddhi) bằng cách thiết lập 
ba chi đạo của định, trừ diệt ba ý hành ác — ý tham, ý 
sân và tà kiến phát sanh do thân kiến. Giai đoạn thứ 
hai của tà kiến — giai đoạn hoạt hoá hay ý nghiệp, 
cũng sẽ bị dập tắt, và tâm bất an do năm triền cái gây 
ra cũng biến mất. 

 
Khi Nào Một Người Nên Thiết Lập Tuệ? 

 
Một khi ba chi đạo của giới được thọ trì, ngay chính 

khoảnh khắc ấy giới đã được thiết lập trong người ấy 
và từ đó trở đi, cho đến khi nào không phạm giới người 
ấy được nói là có Giới Thanh Tịnh. Vào chính cái ngày 
giới được thọ trì, các chi đạo của định nên được tu tập. 
Những người có đủ chuyên cần sẽ không mất lâu hơn 
năm ngày hay mười ngày để loại trừ tâm bất an, và sau 
khi đã đạt đến sự định tâm vững chắc trên hơi thở, ba 
chi đạo của định kể như đã được thiết lập. Lúc đó 
người ấy được nói là đã thiết lập được Tâm Thanh 
Tịnh, và có thể bắt đầu tu tập các chi đạo của tuệ. 

 
Thiết Lập Tuệ Như Thế Nào? 

 
Nếu một người đã thành công trong việc thiết lập 

Giới Thanh Tịnh và Tâm Thanh Tịnh, họ nên cố gắng 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

94 

thiết lập trong tự thân Chánh Kiến và Chánh Tư Duy 
— các chi đạo của tuệ — với mục đích đoạn trừ giai 
đoạn thứ nhất [giai đoạn ngủ ngầm] của thân kiến liền. 
Để thiết lập hai chi đạo của tuệ một người phải thành 
tựu năm loại Thanh Tịnh Tuệ (paññā-visuddhi) theo 
đúng thứ tự. Kiến Thanh Tịnh (diṭṭhi visuddhi), Đoạn 
Nghi Thanh Tịnh (kaṅkhāvitaraṇa-visuddhi), Đạo Phi 
Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh (maggāmaggañāṇadassana-
visuddhi), Đạo Tri Kiến Thanh Tịnh (paṭipadā-ñāṇa-
dassana-visuddhi) và Tri Kiến Siêu Thế Thanh Tịnh 
(lokuttara-ñāṇadassana-visuddhi)  

 
Mô Tả về Bốn Giới (Tứ Đại) 

 
Trong toàn thân chúng ta, đặc tính cứng và mềm tạo 

thành địa giới hay địa đại (pathavī), đặc tính kết dính 
và lưu chảy tạo thành thuỷ giới hay thuỷ đại (āpo); đặc 
tính nóng và lạnh tạo thành hoả giới hay hoả đại (tejo) 
và đặc tính hỗ trợ và chuyển động tạo thành phong giới 
hay phong đại (vāyo). 

Toàn bộ cái đầu không là gì khác ngoài sự kết hợp 
của bốn giới. Tất cả các bộ phận của thân, và tứ chi, 
cũng chỉ là sự kết hợp của bốn giới này. Tất cả tóc, lông, 
móng (tay, chân), răng, da, thịt, gân, xương, tuỷ, thận, 
tim, gan, màng nhầy, phổi, ruột, bao tử, phân, và óc 
cũng vậy, chỉ là sự kết hợp của bốn giới hay tứ đại. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

95 

1. Cứng là dạng mạnh của đất, và mềm là dạng yếu 
của nó. 

2. Kết dính là dạng yếu của nước, và lưu chảy là 
dạng mạnh của nó. 

3. Nóng là dạng mạnh của lửa, và lạnh là dạng yếu 
của nó. 

4. Hỗ trợ là dạng yếu của gió, và chuyển động là 
dạng mạnh của nó. 

Mềm và Cứng 
 

Xi-gắn (sealing-wax)12 trong hình thức ban đầu của 
nó có dạng mạnh của địa đại (pathavī-dhātu). Tính 
cứng của nó rất dễ nhận ra; nhưng khi tiếp xúc với lửa, 
tính cứng biến mất và tính mềm xuất hiện. Khi bỏ lửa 
ra, tính mềm dần dần biến mất và tính cứng lại xuất 
hiện. 

 
Kết Dính và Lưu Chảy 

 
Xi-gắn trong hình thức ban đầu của nó có dạng yếu 

của nước, vì thế tính kết dính dễ nhận ra. Khi nó tiếp 
xúc với lửa, tính kết dính (āpo-dhātu, thuỷ đại) biến 
mất và tính lưu chảy xuất hiện. Khi bỏ lửa ra, tính lưu 
chảy biến mất và tính kết dính lại xuất hiện. 

 
                                            
12 Sealing-wax: loại sáp dùng để niêm phong thư từ, chảy mềm nhanh khi 
nung nóng và đóng rắn nhanh khi làm lạnh. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

96 

Nóng và Lạnh 
 

Xi-gắn ở nhiệt độ trong phòng có dạng yếu của lửa 
(tejo-dhātu). Tính lạnh dễ nhận ra. Khi nó tiếp xúc với 
lửa, tính lạnh biến mất và tính nóng xuất hiện. Khi bỏ 
lửa ra, tính nóng biến mất và tính lạnh lại xuất hiện. 

 
 

Hỗ Trợ và Chuyển Động 
 
Xi-gắn trong hình thức ban đầu của nó có dạng yếu 

của gió (vāyo dhātu) và tính hỗ trợ dễ nhận ra. Nhưng 
khi tiếp xúc với lửa, tính hỗ trợ biến mất và tính chuyển 
động xuất hiện. Khi lửa được lấy ra, tính chyển động 
biến mất và tính hỗ trợ lại xuất hiện. 

‘Udaya’ có nghĩa là ‘sanh khởi, 生起’ hay ‘xuất 
hiện’, và ‘vaya’ có nghĩa là ‘suy diệt, 衰滅’ hay ‘biến 
mất’; udayabbaya là một từ ghép của hai chữ trên. 
Hình ảnh minh hoạ về sự xuất hiện (sanh) và biến mất 
(diệt) của các giới thể hiện rõ ràng trong xi-gắn đã được 
nêu ra để giúp mọi người nhận ra và hiểu được ý nghĩa 
và bản chất của ‘udayabbaya’ — mà trong thiền minh 
sát có nghĩa là sự xuất hiện và biến mất hay sanh và 
diệt. 

 
Tăng và Giảm 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

97 

 
Đầu, thân và tứ chi có thể được bàn đến theo cách 

tương tự như xi-gắn. Nóng và lạnh, hai phương diện 
của hoả đại (yếu tố lửa), luôn luôn xảy ra xen kẽ nhau. 
Nóng tăng dần trong toàn thân từ lúc mặt trời mọc cho 
đến 2 giờ chiều, và lạnh giàm tương ứng. Sau đó lạnh 
tăng và nóng giảm. Đây là kinh nghiệm mà tự thân mỗi 
người đều biết. Từ sự giải thích đơn giản này, có thể rút 
ra nhiều kết luận. 

Sự tăng thịnh của nóng trong các bộ phận khác 
nhau của thân cũng giống như xi-gắn tiếp xúc với lửa, 
và khi lạnh tăng, nó giống như xi-gắn khi lửa bị lấy ra 
vậy. Nóng và lạnh tăng hay giảm suốt cả ngày. Nóng 
tăng khi lạnh giảm, và lạnh tăng khi nóng giảm. Tăng 
là ‘udaya’ (‘sanh’) và giảm là ‘vaya’ (‘diệt’). 

Hai phương diện của địa đại — cứng và mềm — 
tăng hay giảm liên quan tới sự tăng và giảm của nhiệt 
độ. Hai phương diện của thuỷ đại — lưu chảy và kết 
dính — và hai phương diện của phong đại — chuyển 
động và hỗ trợ — cũng tăng hay giảm theo cách tương 
tự.  

Bốn đại trong các bộ phận khác nhau của thân giống 
như vô số những bong bóng nhỏ bé sanh-diệt hay xuất 
hiện và biến mất trên bề mặt của nồi nước lớn đang sôi. 
Toàn bộ thân này giống như một hòn bọt. Hơi nước 
xuất hiện trong một cái bong bóng nhỏ bé và rồi biến 
mất, mỗi lần vô số những bong bóng biến mất như vậy. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

98 

 
Vô Thường, Khổ (Bất Toại Nguyện) và Vô Ngã 

 
Tương tự, thấy, nghe, ngửi, nếm, xúc chạm, và biết 

— tất cả những  hiện tượng tâm lý (danh pháp) dựa  
vào bốn đại này — biến mất đồng thời với chúng. Do 
đó, sáu loại thức — nhãn thức, nhĩ thức…, ý thức, và 
bốn đại là vô thường (anicca) bởi vì chúng không bền 
vững; chúng là khổ (dukkha), bởi vì chúng gắn liền với 
sự nguy hiểm của sự sanh-diệt không ngừng; và chúng 
là vô ngã (anatta), bởi vì chúng không có cốt lõi hay 
bản chất trong chúng.  

Thân Kiến và Cái Đầu 
 

Thân kiến và chánh kiến liên quan đến bốn đại 
trong đầu được giải thích dưới đây: 

Tóc và xương trong đầu là cứng, còn da, thịt, máu, 
và óc của nó thì mềm, và hai yếu tố này — cứng và 
mềm— tạo thành địa đại. Toàn bộ cái đầu chứa đầy hai 
loại (cứng, mềm) của địa đại, cũng như với hai loại của 
thuỷ đại, hai loại của hoả đại và hai loại của phong đại. 
Địa đại không phải là đầu, các đại khác cũng không 
phải (là đầu). Ngoài các đại này ra không có cái gì là 
đầu cả. 

 
Biết, Tưởng, Nhận Thức và Quan Niệm 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

99 

 
Những người không thể phân biệt được bốn đại 

trong đầu và những người không biết rằng sự cứng, 
mềm,…trong đầu là các đại, thời chỉ biết cái đầu là vậy; 
nghĩa là họ chỉ ghi nhớ nó là đầu, chỉ nghĩ nó là đầu; 
và thấy nó như chỉ là cái đầu mà thôi. 

 Biết nó là cái đầu là sự đánh lừa của tâm 
(citta). 

 Tưởng rằng nó là cái đầu là sự đánh lừa của 
tưởng (saññā). 

 Nhận thức cho rằng nó là cái đầu là sự đánh 
lừa của mạn (māna). 

 Quan niệm nó như cái đầu là sự đánh lừa của 
kiến (diṭṭhi) 

Biết, tưởng, nhận thức, và quan niệm tứ đại của cái 
đầu là cái biết, tưởng tri, thức tri và quan niệm cho rằng 
chúng là thường và là tự ngã. Như vậy việc xem bốn 
đại như cái đầu là một sự nhận thức sai (tà tưởng) chấp 
nhận cái vô thường là thường và cái không có ngã là 
ngã. 

 
Ảo Tưởng 

 
Bốn đại, thực sự là vô thường và vô ngã vì theo bản 

chất chúng biến mất hay diệt hơn một trăm lần trong 
một giờ, hợp với lời dậy của Đức Phật “Aniccaṁ 
khayaṭṭhena…anattā asārakaṭṭhena — nó là vô thường 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

100 

bởi vì nó tan biến … nó là vô ngã bởi vì nó không có 
bất kỳ cốt lõi hay bản chất nào.” Cái đầu của một người 
không tan rã vào lúc chết, và nó vẫn là cái đầu cho đến 
khi đi đến nghĩa trang. Vì thế nó được xem là thường 
và tự ngã. Từ ý niệm cho rằng tứ đại là đầu phát sanh 
ảo tưởng về cái vô thường cho là thường cái vô ngã cho 
là ngã. 

 
Do Không Hiểu Biết 

 
Đối với các bộ phận cấu hợp của cái đầu cũng vậy, 

từ cái biết, tưởng tri, nhận thức, và quan niệm tứ đại là 
tóc, răng, da, thịt, gân, xương, và óc dẫn đến cái biết, 
tưởng tri, thức tri, và quan niệm sai lầm chấp nhận tứ 
đại vốn vô thường là thường và vô ngã là tự ngã. Chính 
thân kiến nhận thức và quan niệm cho rằng các yếu tố 
cứng, mềm, v.v… là đầu, tóc, răng, da, thịt, gân, xương, 
và óc, mà không hiểu rằng chúng chỉ là các đại. 

 
Chánh Kiến (Sự Hiểu Biết Đúng) 

 
Cứng chỉ là địa đại. Nó không phải đầu, tóc, da, thịt, 

gân, xương, cũng không phải là bộ óc. Sự kết dính chỉ 
là thuỷ đại. Nóng và lạnh là hoả đại, và sự hỗ trợ và 
chuyển động là phong đại. Chúng không phải là đầu, 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

101 

tóc, răng, da, thịt, gân, xương, cũng không phải là bộ 
óc. Sự hiểu biết như vậy là Chánh Kiến. 

(Thân kiến và Chánh Kiến này cũng có thể áp dụng 
cho các bộ phận còn lại của thân.) 

Suy nghĩ ra cách thức và phương tiện để hiểu biết 
bốn đại này là Chánh Tư Duy. Chánh Kiến có thể được 
so sánh với mũi tên, và Chánh Tư Duy với bàn tay cầm 
cây cung nhắm vào mục tiêu. 

Trên đây là sự giải thích tóm tắt cách làm thế nào để 
thiết lập Chánh Kiến và Chánh Tư Duy vốn là hai chi 
đạo của tuệ. (Để có một sự giải thích chi tiết hơn, hãy 
xem Vijjā Magga Dīpanī và Bhāvanā Dīpanī của cùng 
tác giả — Ledi Sayadaw). 

 
Bạn Phải Kiên Trì 

 
Khi hai chi đạo của tuệ đã được thiết lập bằng chánh 

tư duy và thiền sâu trên sự sanh — diệt không ngừng 
của tứ đại trên toàn thân, và nhãn thức,…(thấy chúng) 
chỉ như những bong bóng nhỏ trong nồi nước sôi, và 
khi đã thành công trong việc thấy rõ những đặc tính vô 
thường, và vô ngã, bạn phải cố gắng duy trì sự nhận 
thức này trong suốt cuộc đời để có thể thành tựu các 
tuệ minh sát nối tiếp nhau. Khi làm các công việc đời 
thường bạn cũng cần phải quán tính sanh diệt của các 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

102 

yếu tố tâm-vật lý (danh-sắc) trong mọi bộ phận của 
thân. 

Để Trở Thành Những Người ‘Bon-sin-san13’ 

                                            
13 Bon-sin-san: Bon-sin-san là một thuật ngữ trong tiếng Miến, biểu thị một 
loại thánh nhập lưu (sotapanna) sau nhiều lần tái sanh trong các cõi càng lúc 
càng cao hơn, sẽ đạt đến giải thoát tối hậu trong Thánh Quả A-la-hán. Thuật 
ngữ này không có tương đương trong văn kinh nơi đây chỉ nói tới những người 
gọi là bậc thánh nhập lưu tối đa bẩy kiếp giữa các cõi chư thiên và nhân loại. 
Bon-sin-san là một khái niệm quen thuộc trong truyền thống kinh điển Miến 
Điện, nguồn tham chiếu cho thuật ngữ này được tìm thấy trong những đoạn 
chú giải được nói là có ngầm chỉ ý nghĩa của từ: 

- Comy. to Indriya_Samyutta (Tương Ưng Căn), Chalindriya Vagga, 
Ekabiji Sutta, chú giải về từ sattakkhattuparamo. 

- Comy. to Dīgha Nikāya, Sakkapanha Sutta, chú giải về những từ so 
nivāso bhavissati. 

- Comy. to Puggala-paññatti (Nhân Chế Định và Pañcappakarana 
Atthakatha), Ekalaniddesa, chú giải trên từ ekabiji. 

Về những nguồn tham chiếu này, và những chú giải sau, Người Biên Tập 
biết ơn Ngài Đại Trưởng Lão Thiền Sư Mahasī, Agga-Maha-Panḍita, của 
Rangoon. 

Cần lưu ý rằng Bon-sin-san có hai loại: 
1. Một người trở thành bậc Nhập Lưu trong cõi Dục Giới 

(Kāmabhūmi) và thành tựu các tầng thánh cao hơn (Nhất Lai, Bất 
Lai,) trong cõi Tịnh Cư Thiên (Sāđhāvāsa) của tứ thiền sắc giới, 
sau khi lưu trú trong các cõi cao hơn của Dục Giới và Sắc Giới. 

2. Một người trở thành bậc Nhập Lưu, Nhất Lai, Bất Lai trong cõi Dục 
Giới và đắc A-la-hán trong cõi Tịnh Cư Thiên. 

Vì vậy từ Bon-sin-san có nghĩa là một người đi lên hết cõi này đến cõi 
khác. 

“Hai loại Bon-sin-san này rõ ràng khác với những bậc Nhập Lưu đề cập 
trong Kinh: 

(1) Sattakkhatuparama Sotāpanna (Bậc Thánh Nhập Lưu còn phải tái 
sanh tối đa bẩy kiếp) 

(2) Kolankola Sotāpanna (家家者 Gia Gia Giả, Bậc Thánh Nhập Lưu đi 
từ Thánh tộc này đến Thánh tộc khác) 

(3) Ekabiji Sotāpanna (Bậc Thánh Nhập Lưu chỉ còn một lần sanh duy 
nhất) 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

103 

Bằng cách thực hành thiền minh sát này liên tục và 
kiên trì, sanh diệt trí (trí thấy sự sanh và diệt của các 
đại) sẽ thấm nhuần toàn thân. Giai đoạn thứ nhất của 
thân kiến (giai đoạn ngủ ngầm) liên quan đến toàn 
thân biến mất. Giai đoạn thứ nhất của Thân Kiến đi 
kèm theo dòng hữu phần (dòng tâm duy trì sự sống) 
của một người suốt vòng sanh tử luân hổi vô thỉ bị tiêu 
diệt hoàn toàn. Như vậy toàn thân lúc này đã biến đổi 
thành lãnh vực của Chánh Kiến. 

Mười ác nghiệp bị huỷ diệt hoàn toàn và mười thiện 
nghiệp được cài đặt một cách vững chắc. 

Có thể nói khi một người đạt đến giai đoạn của Bậc 
Thánh ‘Bon-sin-san’ vòng tái sanh luân hồi trong bốn 
cõi khổ hoàn toàn chấm dứt. Chỉ còn tái sanh trong 
những cõi cao hơn như cõi người, cõi chư thiên và cõi 
Phạm thiên mà thôi.  

Trên đây là sự giải thích đầy đủ về việc thực hành 
Bát Chánh Đạo bao gồm ba yếu tố của nhóm giới, ba 
yếu tố của nhóm định và ba (hay hai?) yếu tố của nhóm 
tuệ. 

Đến đây chấm dứt sự giải thích về Thân Kiến liên 
quan đến đầu, v.v… 

 

                                            
“Ba loại này trở thành Thánh Nhập Lưu trong cõi Dục Giới và hoặc là 
ngay trong kiếp này hay kiếp sau đó, không hơn bẩy kiếp, trở thành bậc 
A-la-hán trong cùng Cõi Dục Giới. 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

104 

Làm Thế Nào Để Thiết Lập Bát Chánh Đạo 
 
Giữ tám giới với chánh mạng là thứ tám một cách 

trọn vẹn và đúng đắn là thực hành các chi đạo của giới 
— Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp và Chánh Mạng. Niệm 
hơi thở là thực hành các chi đạo của định — Chánh 
Tinh Tấn, Chánh Niệm và Chánh Định. Quán sự sanh 
và diệt của tứ đại, và sáu loại tâm là thực hành các chi 
đạo của tuệ — Chánh Kiến và Chánh Tư Duy. 

 
Chỉ Khi Tuệ và Tinh Tấn Tích Cực 

 
Theo phương pháp thuần quán, định và tuệ được tu 

tập cùng nhau. Sau khi giữ trong sạch ba chi đạo của 
giới, việc thực hành ba (hay hai?) chi đạo của tuệ nên 
được tiến hành. Ba chi đạo của định đi cùng với hai chi 
đạo của tuệ. Hai nhóm này kết hợp lại gọi là năm chi 
đạo (pañcaṅgikamagga). Năm chi này, cùng với ba chi 
của giới, trở thành Bát Chánh Đạo. Khi một người thực 
hành như vậy, sự bất an (trạo cử) của tâm sẽ biến mất. 
Tuy nhiên, điều này chỉ có thể được thành tựu với trí 
tuệ lớn và tính tấn tích cực. 

 
Hiểu Rõ Thực Tại Bất Cứ Khi Nào Quán 

Sau khi Chánh Kiến đã thông suốt đối với toàn thân 
— dù trong kiếp này hay kiếp kế — nó trở nên rõ ràng 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

105 

bất cứ khi nào một người quán (thấy) rằng thực sự 
không có những thứ như là một con người, một cá 
nhân, một người đàn bà, một người đàn ông, ‘tôi’, ‘nó’, 
cũng không có bất kỳ đầu, chân, hay tóc nào cả. Khi tri 
kiến như vậy sanh, Thân Kiến, vốn đánh lừa xem các 
đại trong đầu là chính cái đầu, biến mất vĩnh viễn. Từ 
đó bất cứ khi nào một người quán, Chánh Kiến này sẽ 
sanh khởi. 

 
Hưởng Ba Loại Lạc 

 
Khi Chánh Kiến và Chánh Tư Duy, hai chi đạo 

thuộc nhóm Tuệ của Bát Chánh Đạo, đã được thiết lập 
trong toàn thân, ba vòng xoay của luân hồi (tam luân) 
trong những cõi thấp (bốn đoạ xứ) biến mất vĩnh viễn. 
Từ khoảnh khắc đó người ấy hoàn toàn giải thoát khỏi 
cái khổ của bốn đoạ xứ. Người ấy đã đạt đến và an lập 
trong tầng thánh thứ nhất, tức trở thành một bậc thánh 
Nhập Lưu, diệt hoàn toàn những phiền não tương ứng 
nhưng vẫn còn các uẩn. Do vị ấy chưa có được trí hiểu 
biết đầy đủ về khổ (liễu tri khổ) nên một số tham ái và 
ngã mạn vẫn còn, điều này khiến vị ấy còn tìm kiếm 
niềm vui trong các khoái lạc của con người, chư thiên 
và Phạm thiên. Như vậy, do còn tái sanh trong các cõi 
sống cao hơn, vị ấy vẫn tiếp tục thọ hưởng ba loại lạc 
— lạc của nhân giới, lạc của thiên giới và lạc của Phạm 
thiên giới. Nói tóm lại vị ấy vẫn tiếp tục thọ hưởng ba 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

106 

loại lạc như một bậc ‘Bon-sin-san’, người sẽ còn tái 
sanh rất nhiều kiếp trong các cõi sống càng lúc càng 
cao hơn. 

 
Đến đây chấm dứt phần giải thích tóm tắt về cách 

làm thế nào để thiết lập Bát Chánh Đạo. 
 

Phụ Lục 
 
I. Hai Mươi Mốt Loại Tà Mạng Đối Với 

Người Xuất Gia 

1. Vejjakammaṃ karoti: Làm thầy thuốc chữa 
bệnh cho người thế. 

2. Dūtakammaṃ karoti: Làm sứ giả cho người thế. 

3. Pahiṇakammaṃ karoti: Làm kẻ sai vặt cho 
người thế (Doing things at the behest of 
laymen). 

4. Gaṇḍaṃ phāleti: Cắt mổ ung nhọt cho người 

thế. (phaleti, 破痈,  phá thống) 

5. Arumakkhaṇaṃ deti: Cho dầu thoa (dầu thoa 
vết nứt ở tay chân — giving oil for medical 
application). 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

107 

6. Uddhaṃ virecanaṃ deti: Cho thuốc gây nôn 
(Giving emetics). 

7. Adho virecanaṃ deti: Cho thuốc xổ (Giving 
purgatives). 

8. Natthutelaṃ pacati: Cho dầu trị bệnh về mũi 
(viêm xoang). 

9. Pivanatelaṃ pacati: Pha chế thang dược. 

10. Veḷudānaṃ deti: Cho tre (của Tăng) đến người 
thế. 

11. Pattadānaṃ deti: Cho lá đến người thế. 

12. Pupphadānaṃ deti: Cho hoa. 

13. Phaladānaṃ deti: Cho trái cây. 

14. Sinānadānaṃ deti: Cho đất sét (tác dụng như 
xà-bông tắm) 

15. Dantakaṭṭhadānaṃ deti: Cho cây chà răng. 

16. Mukhodakadānaṃ deti: Cho nước rửa mặt. 

17. Cuṇṇamattikadānaṃ deti: Cho bột (phấn thơm) 
xoa mình. 

18. Cāṭukamyaṃ karoti: Nói bợ đỡ, nịnh hót người 
thế. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

108 

19. Muggasūpiyaṃ karoti: nói ỡm ờ nửa hư nửa 
thật (như đậu nửa chín nửa sống). 

20. Pāribattaṃ karoti: Vuốt ve con nít (Fondling 
children) 

21. jaṅghapesaniyaṃ karoti: Làm người đưa tin 
(carrying messages on foot: đi bộ đưa tin) 

II. Ba Mươi Hai Loại Nói Chuyện Cản Trở Đạo 
Quả Và Tái Sanh Các Cõi Cao 
1. Nói về vua chúa (rājakathā). 
2. Nói về đạo tặc, trộm cướp (corakathā) 
3. Nói về các quan đại thần của vua 

(mahāmattakathā) 
4. Nói về quân binh (senākathā) 
5. Nói về những điều khủng bố 

(bhayakathā) 
6. Nói về chiến sự (Yuddhakathā) 
7. Nói về vật thực (annakathā) 
8. Nói về nước uống (Pānakathā) 
9. Nói về vải vóc, y áo (vatthakathā) 
10. Nói về sàng toạ, chỗ ngủ nghỉ 

(sayanakathā) 
11.  Nói về vòng hoa (mālākathā) 
12. Nói về hương liệu (gandhakathā) 
13. Nói về bà con quyến thuộc (ñātikathā) 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

109 

14. Nói về xe cộ (yānakathā) 
15. Nói về làng xóm (gāmakathā) 
16. Nói về thị tứ (nigamakathā) 
17. Nói về đô thị (nagarakathā) 
18. Nói về châu quận (janapadakathā) 
19. Nói về phụ nữ (itthikathā) 
20. Nói về những vị anh hùng (sūrakathā) 
21. Nói về đường phố (visikhākathā) 
22. Nói về bến nước (kumbaṭṭhānakathā) 
23. Nói về những quyến thuộc đã chết 

(pubbapetakathā) 
24. Nói những chuyện nhảm nhí 

(nānattakathā 種種論 chủng chủng luận, 
nói về đủ mọi thứ trên đời)). 

25. Nói về nguồn gốc của thế gian 
(lokakkhāyikakathā)  

26. Nói về nguồn gốc của đại dương 
(samuddakkhāyikakathā) 

27. Nói về đoạn kiến (từ số 27 đến 32 được 
gọi là Itibhavābhavakathā 如是有無論 

như thị hữu vô luận) 
28. Nói về thường kiến 
29. Nói về đắc lợi (lợi lộc thế gian) 
30. Nói về thất lợi 
31. Nói về đắm chìm trong các dục 
32. Nói về tự hành xác khổ hạnh. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

110 

Tà Mạng Bằng Cách Gian Trá (Kuhanādi 
Micchājiva) 

1. Kuhana, 詐欺 (trá khi), 詭詐 (quỷ trá), 欺瞞 (trá 
man) nghĩa là khiến người khác đánh giá quá cao 
về mình để nhận được của bố thí bằng cách a) làm 
ra vẻ rằng ta không muốn nhận của bố thí, mà chỉ 
nhận vì lợi ích của thí chủ thôi, b) làm ra vẻ rằng ta 
đã đạt đến thiền, đạo, quả, c) bắt chước cách cư xử 
(của các bậc Thánh) để làm cho người ta nghĩ mình 
là một Bậc Thánh. 

2. Lapana: 浮言 phù ngôn, 虚説 hư thuyết: Nói chuyện 
như thế nào đó để làm hài lòng thí chủ với mục đích 
đạt được lợi dưỡng, cung kính, và danh vọng. 

3. Nemittikatā (占相者, chiêm tướng giả). Kêu gọi 
cúng dường bằng cách đưa ra đủ loại gợi ý. 

4. Nippesikatā: Quấy rối để thúc giục người khác 
cúng dường. 

5. Lābhena lābhaṃ nijigīsanatā: Cho thứ gì đó với 
mục đích nhận lại nhiều hơn (lấy lợi câu lợi, thả con 
tép bắt con tôm.) 

 

Tiracchāna Vijjā (畜生明 Súc Sinh Minh)14 

                                            
14 Tiracchāna Vijja, Súc Sinh Minh chỉ chung tất cả các học thuật nằm ngoài 
lý tưởng tu hành của người xuất gia mà vị tỳ khưu không được học hay 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

111 

 

Ghi chú của người biên tập: Mặc dù Ngài Ledi 
Sayādaw không liệt kê chi tiết ở đây nhưng những cách 
nuôi mạng không chân chánh đối với bậc xuất gia đã 
được mô tả trong Kinh Phạm Võng (Brahmajāla Sutta 
DN.i.9) của Trường Bộ Kinh. Chúng có thể được tóm 
tắt như sau:— 

1. Xem chỉ tay, đoán tướng, đoán điềm, đoán mộng 
hay đoán những dấu hiệu trên cơ thể. 

2. Am hiểu cách cư xử của loài vật. 
3. Phán đoán giá trị của đá quý, vật nuôi và các loại 

hàng hoá khác. 
4. Dự đoán về những sự di chuyển của quân đội. 
5. Dự đoán về những chuyển động của các tinh tú. 
6. Dự đoán thời tiết.  
7. Dự đoán về mùa màng. 
8. Nghề kế toán và toán học 
9. Sáng tác thơ ca. 
10. Triết học. 
11. Sắp đặt việc hôn nhân và ly dị. 
12. Tư vấn đầu tư. 
13. Làm bùa may (good-luck charms). 

                                            
truyền dạy những chuyên môn này (xem trong kinh phạm võng 
brahmajālasutta của trường bộ kinh)。 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

112 

14. Sử dụng phép thuật ếm bùa và tụng chú. 
15. Cầu khẩn chư thiên. 
16. Cúng kiến đất để xây cất nhà cửa. 
17. Ban phép tắm theo nghi lễ. 
18. Ban các loại thuốc trị bệnh khác nhau. 

Tóm Lại: Một vị Tỳ-kheo không nên làm bất cứ 
điều gì mà người thế tục thường làm để kiếm thù lao. 
Vì lòng bi mẫn vị ấy có thể giảng dậy những kiến thức 
thế tục hay có thể giúp người khác bằng sự lao động tự 
nguyện, nhưng vị ấy không nên nhận bất cứ điều gì 
đáp trả. Nếu vị ấy nhận bất cứ loại đền đáp nào cho 
những dịch vụ như vậy thì đó là tà mạng, và bất cứ thứ 
gì vị ấy nhận được nên được xả bỏ đến vị sư khác. 
Những vật hợp luật sau đó có thể được trả lại cho vị ấy 
và vị ấy có thể sử dụng chúng, nhưng một vị Tỳ-kheo 
cực kỳ cẩn thận thường sẽ xả bỏ những vật ấy cho 
người khác. 

Phận sự chính của một vị Tỳ-kheo là giữ gìn Giới 
Luật (Vinaya), học hỏi Giáo Pháp (Dhamma), và nỗ lực 
hành thiền để chứng ngộ Niết-bàn. Nếu vị ấy thọ nhận 
bất cứ món quà hợp luật nào mà người ta cúng dường 
vì lòng tin, thời đó là chánh mạng vì vị ấy đang hoàn 
thành phận sự của một vị Tỳ-kheo. Nếu vị ấy có thể 
giảng dậy Pháp cho họ, thì đó là điều tuyệt vời, nhưng 
nếu vị ấy cảm thấy không có khả năng, vị ấy cũng 
không cần. Chỉ bằng cách thực hành giới luật một cách 
nghiêm mật là vị ấy cũng đang dậy cho người ta cách 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

113 

làm thế nào để chế ngự những tham muốn của mình 
và làm thế nào để sống một cuộc sống ít muốn biết đủ 
hợp theo Pháp rồi vậy. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tập II: Vật Thực Tường Giải (Āhāra Dīpanī) 
Ledi Sayādaw 

 
Tựa của Người Biên Tập 

Đây là một bài pháp theo truyền thống do Ngài 
Ledi (Ledi Sayādaw) thuyết cho những đệ tử của ngài 
năm 1901, vào lúc 55 tuổi, có lẽ lúc ấy ngài đã rất nổi 
tiếng ở Miến Điện. Bài pháp sau đó được xuất bản dưới 
dạng sách tiếng Miến, và về sau cư sĩ Tin Shwe dịch 
sang tiếng Anh năm 1986. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

114 

Tôi đã làm công việc biên tập thường lệ của mình 
là cố gắng giảm bớt việc sử dụng tiếng Pāḷi, và kiểm tra 
những đoạn trích dẫn được dùng xem chúng có khớp 
với những cách viết được dùng trong kinh điển Pāḷi của 
ấn bản Chaṭṭha Saṅgāyana (kỳ Trùng Tụng Kinh Điển 
Lần Thứ Sáu) hay không. Có một vài cách giải thích 
khác nhau. Sayādaw có lẽ đã quen với ấn bản cũ từ kỳ 
Trùng Tụng Kinh Điển Lần Thứ Năm tại Mandalay 
hơn, và được gọi là Cuốn Sách Lớn Nhất Thế Giới. Ba 
giai đoạn uppāda, ṭhiti, bhaṅga, tôi dịch là sanh, trú, 
và diệt. Trú được xem là gần với nghĩa của từ ‘ṭhiti’ 
hơn, Ngài Nārada cũng dịch là “trú” trong 
Abhidhammasaṅgaha (Yếu Nghĩa của Vi-diệu Pháp). 

Những từ in đậm mầu xanh được trích dẫn trực 
tiếp từ Pāḷi. Phong cách Nissaya (依止, y chỉ) hay chú 
giải dựa theo từng chữ một này rất phổ biến trong 
những bài giảng của các vị Trưởng Lão (Sayādaw) 
Miến Điện. 

Tôi đã thêm vào một bản mục lục, nó cũng đóng 
vai trò như một bản thuật ngữ Pāḷi, một vài ghi chú 
cuối trang, và tham khảo chéo cho Từ Điển Tên Riêng 
và các chỗ khác. 

Ấn bản này bao gồm nhiều sự sửa lỗi chính tả do 
Antonio Costanzo đề nghị. 

 
Namo Tassa Bhagavato Arahato 

Sammāsambuddhassa 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

115 

 
 Khổ Vì Ăn 
 
“Kabaḷīkāre bhikkhave āhāre pariññāte pañca 

kāmaguṇiko rāgo pariññāto hoti, pañca kāmaguṇike rage 
pariññāte (ariyasāvakassa) natthi taṃ saṃyojanaṃ, yena 
saṃyojanena saṃyutto ariyasāvako puna imaṃ 
lokaṃ āgaccheyya.” 

“Này các Tỳ-kheo, khi vị thánh đệ tử biến tri15 bốn 
loại vật thực (đồ ăn)16 — được ăn, uống, nhai, nếm thời dục 
tham đối với ngũ dục (sắc, thinh, khí, vị và xúc) có thể được 
biến tri. Sau khi biến tri dục tham, vị thánh đệ tử của ta từng 
bị trói buộc và rối ren bởi dục kiết sử có thể tái sanh trở lại 
trong mười một cõi dục này. Tuy nhiên (giờ đây) vị ấy không 
còn bị những kiết sử trói buộc để phải tái sanh lại trong cõi 
dục nữa.” 

Một người đã hoàn thành trí hiểu biết về bốn loại 
đồ ăn và thắng phục được dục tham bằng trí biến tri, 
trí ấy sẽ dẫn họ đến cõi Phạm Thiên, không còn phải 
tái sanh trong mười một cõi hữu của dục giới nữa. Việc 
hoàn thành trí hiểu biết về bốn loại đồ ăn sẽ từng bước 
dẫn họ đạt đến Tri Biến Tri (ñāta-pariññā), Thẩm Biến 
Tri (tīraṇa-pariññā) và Đoạn Biến Tri (pahāna-

                                            
15 Pariññā : Biến tri hay hiểu biết rõ, hiểu biết thấu đáo, (full understanding, 
遍知, biến tri) 
16 Āhāra: Thường được dịch là Đồ ăn hay vật thực nhưng đúng nghĩa nó chỉ 
là duyên hay điều kiện hỗ trợ cho sự sanh khởi của cái gì đó mà thôi. Trong 
cuốn sách này từ āhāra đôi khi được dịch là đồ ăn và đôi khi dịch là vật thực 
tuỳ mạch văn. 

https://www.aimwell.org/ahara.html#n01


Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

116 

pariññā), điều đó có nghĩa rằng vị ấy là người đã chiến 
thắng được bốn loại đồ ăn đó. 

Trong ba loại biến tri này: 
1. Tri biến tri17 (ñāta-pariññā) là sự phân biệt 

chính xác (danh và sắc). 
2. Thẩm (sát) biến tri18 (tīraṇa-pariññā) là sự 

phân biệt ba đặc tính vô thường, khổ và vô 
ngã. 

3. Đoạn biến tri (pahāna-pariññā)19 là sự thắng 
phục cuối cùng nhờ đó tham ái đối với bốn 
loại vật thực chấm dứt. 

Ở đây, Tôi muốn giải thích thêm một chút về ba 
pháp này: 

“Āhāraṃ jānāti, āhārasamudayaṃ jānāti, 
āhāranirodhaṃ jānāti, āhāranirodhagāmini 
paṭipadaṃ jānāti.” 

“Một người biết rõ hay thức tri20  khổ đối với đồ 
ăn, thức tri nhân sanh khổ đối với đồ ăn, thức tri sự diệt 

                                            
17 Tri Biến Tri (ñāta-pariññā, 知遍知) tương ứng với tuệ minh sát thứ nhất và 
thứ hai trong 16 tuệ minh sát, đó là Danh Sắc Phân Biệt Trí và Duyên Nhiếp 
Thọ Trí. 
18 Thẩm (sát) biến tri (tīraṇa-pariññā 审察遍知) tương ứng với Tư Duy Trí 
(Tuệ Thẩm Sát Tam Tướng) và Sanh Diệt Tuỳ Quán Trí (Tuệ Quán Sanh 
Diệt). 
19 Đoạn biến tri (pahāna-pariññā 断遍知) từ Diệt Tuỳ Quán Trí (Diệt Tuệ) cho 
đến Chuyển Tộc Trí. 
20 Jānāti: 識知 thức tri, 理解 Lý giải 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

117 

của khổ đối với đồ ăn và thức tri con đường dẫn đến 
sự diệt của khổ đối với đồ ăn.” 

Đây là bốn giai đoạn của Tri Biến Tri đi trước 
quán tam tướng (ba đặc tính của hữu vi — vô thường, 
khổ và vô ngã). 

 
Vòng21 Khổ Thứ Nhất 
 
Cái khổ mà các hữu tình chúng sanh phải chịu 

đựng trong việc đi tìm đồ ăn vì mưu sinh phải được 
hiểu là cái khổ lớn. Chúng ta biết nỗi khổ của việc đi 
tìm đồ ăn cả ngày lẫn đêm vì mưu sinh, ngoại trừ lúc 
ngủ của những chúng sanh hoặc sống trên đất liền, 
hoặc sống trong nước, hoặc sống trên hư không như 
các loài chim,v.v…. Đây là vòng khổ thứ nhất vì đồ ăn 
cần phải được biết. 

 
 
 
Vòng Khổ Thứ Hai 
 
Có vô vàn hiểm nguy liên quan đến việc tìm 

kiếm đồ ăn, tìm kiếm tài sản, và sự giàu sang. Chỉ một 

                                            
21 Cycle: Vòng (luân) hay chu kỳ ở đây muốn nói tới việc lập đi lập lại một 
điều gì liên tục như một vòng luẩn quẩn. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

118 

ngày trong cõi Diêm Phù Đề (Jambudīpa) này thôi, đã 
có vô số những chúng sanh sống trên đất liền này phải 
chết do những nguy hiểm mà họ gặp phải trong khi đi 
tìm đồ ăn, tài sản và sự giàu sang. Và không khó để 
đoán xem con số những chúng sanh phải chết giữa 
những những sinh vật sống trong sông nước và biển cả 
sẽ là bao nhiêu!  Đây là vòng khổ thứ hai liên quan đến 
đồ ăn. 

 
Vòng Khổ Thứ Ba 
 
Ngoài ra còn có lửa tham, lửa sân và lửa si phát 

sanh từ sự tham muốn không ngừng trong việc đi tìm 
đồ ăn, tài sản và sự giàu sang vì sinh kế của các hữu 
tình chúng sanh. Bất chấp những nỗ lực của con người 
cùng với ba loại lửa đã nói người ta vẫn không thể đạt 
được chúng, và sự thất bại này làm cho chính ba ngọn 
lửa ấy cùng với muôn vàn khổ đau xuất hiện. Nếu một 
người vì sinh kế có được những cái họ muốn, lúc đó họ 
lại làm cho ba loại lửa đã nói tăng trưởng thêm bằng 
cách cất giấu những đồ ăn và tài sản đã kiếm được vì 
lo sợ mất chúng. Đây là vòng khổ thứ ba do tham muốn 
vật thực và tài sản sanh.  

 
Vòng Khổ Thứ Tư 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

119 

Trong thế gian này, không có ác nghiệp nào lớn 
hơn ác nghiệp giết hại các hữu tình chúng sanh để làm 
đồ ăn và duy trì sự sống của bản thân mình. Con số 
những sinh vật không ăn thịt kẻ khác có lẽ rất nhỏ 
trong số những sinh vật sống trong nước và đất liền. Sẽ 
chỉ có một trong số mười triệu sinh vật mà thôi. Đối với 
những ác nghiệp khác như lấy của không cho hay trộm 
cắp, và v.v… Chúng ta cũng nên hiểu tương tự như 
vậy. Đây là vòng khổ thứ tư do những ác nghiệp liên 
quan đến đồ ăn. 

 
Vòng Khổ Thứ Năm 
 
Vòng khổ của những ác nghiệp liên quan đến 

việc tìm kiếm đồ ăn mà các chúng sanh thực hiện hàng 
ngày ném họ vào các cõi sống trên đất liền, trong nước, 
trên hư không hoặc xuống bốn cõi khổ. Nếu bị ném vào 
bốn cõi khổ họ còn bị chia thành hàng tỷ nhóm, và hầu 
hết những chúng sanh bị đoạ vào các cõi khổ đó đều 
do tà mạng (nuôi mạng không chân chánh), không có 
nhóm nào trong số đó vì bất kỳ lý do nào khác. Do đó, 
trong muôn vàn thái dương hệ của vũ trụ, người ta sẽ 
thấy vô số chúng sanh cư trú trong bốn cõi khổ do 
những ác nghiệp được làm trong việc tìm kiếm đồ ăn 
để mưu sinh. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

120 

Đây là vòng khổ thứ năm liên quan đến vật thực. 
Như vậy cho đến nay đã trình bầy năm vòng khổ liên 
quan đến đồ ăn trước khi chúng thực sự được ăn.   

 
Vòng Khổ Quả Thứ Nhất 
 
Sau khi đã nuốt hoặc ăn đồ ăn vào còn có cái khổ 

liên quan đến sự đáp ứng các nhu cầu đại tiện và tiểu 
tiện. Ngoài ra còn có cái khổ khi thấy sự xuất hiện của 
những thứ đáng nhờm gớm như phân, nước tiểu, nước 
mắt, ghèn mắt, nước mũi, nước miếng, nước rãi và 
đờm, xuất hiện giống như một dòng nước suối trôi 
chảy không ngừng. Sau khi được nuốt vào, đồ ăn trong 
bao tử truyền ra khắp các phần của cơ thể tạo ra mùi 
hôi thối bên trong và điều đó cũng làm cho khổ phát 
sanh. 

Đây là vòng khổ quả thứ nhất được kinh nghiệm 
sau khi ăn nuốt đồ ăn. 

 
Vòng Khổ Quả Thứ Hai 
 
Ngoài ra đồ ăn còn có thể gây ra những vết 

thương và bệnh tật làm tổn hại đến mắt và tai và như 
vậy cũng tạo ra khổ đau. Cũng có cái khổ do các loại 
bệnh tật khác như bệnh phong hủi, hen suyễn và đậu 
mùa gây ra. Hơn nữa, còn có cái khổ chết do những 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

121 

chứng bệnh đó gây ra. Đây là vòng khổ quả thứ hai 
được kinh nghiệm sau khi nuốt hoặc ăn đồ ăn. 

 
Vòng Khổ Quả Thứ Ba 
 
Những phiền não (kilesa) khác nhau như tham, 

sân… không thể khởi lên trong những chúng sanh 
không có đồ ăn trong bao tử. Chỉ sau khi cơ thể đã được 
tiếp thêm sức mạnh bằng đồ ăn, những phiền não mới 
trở nên năng động, mãnh liệt và quá khích. Với một 
bao tử trống rỗng, ngay cả Thiên chủ Đế Thích cũng sẽ 
không có tâm trạng muốn đắm chìm trong các dục lạc 
và say sưa cùng với các nàng thiên nữ của mình. 
Nhưng sau khi lấp đầy bao tử, tất cả những ngọn lửa 
khác nhau của phiền não có thể bùng lên và thiêu đốt 
một cách dữ dội. Những nhiệm vụ của tham, sân, si lúc 
đó có thể biểu lộ ra trong ý nghĩ, lời nói và hành động. 
Đây là loại khổ thứ ba do phiền não, sanh khởi sau khi 
đồ ăn được nuốt vào. 

 
Vòng Khổ Quả Thứ Tư 
 
Cái khổ liên quan đến mười bất thiện nghiệp 

được thể hiện trong thế gian này qua những cuộc chiến 
tranh, nuôi mạng bằng những nghề đánh bắt cá, săn 
bắn, trộm cắp, và giết hại các con vật. Đây là vòng khổ 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

122 

quả thứ tư liên quan đến những ác nghiệp được làm vì 
đồ ăn. 

 
 
 
Vòng Khổ Quả Thứ Năm 
 
Cái khổ trong bốn ác đạo (địa ngục, ngạ quỷ, súc 

sanh và A-tu-la) như kết quả của những ác nghiệp có 
thể được hiểu như cách đã trình bày ở trước. Đây là 
vòng khổ quả thứ năm như kết quả của việc thọ dụng 
đồ ăn. 

Đến đây chấm dứt phần giải thích về năm vòng 
khổ vì thọ dụng đồ ăn. 

 
Tri Biến Tri Đồ Ăn (ñāta-pariññā)  
 
Có mười vòng khổ; năm thuộc về nhân và năm 

thuộc về quả của nó. Tóm lại, đây là Tri Biến Tri hay 
sự hiểu biết trực tiếp liên quan đến đồ ăn. 

 
Trí biến tri thứ nhất 
 
Có nhiều điểm sẽ được mô tả chi tiết ở phần sau. 

Thứ nhất là “Thức tri khổ do đồ ăn (āhāraṃ jānāti).” Trí 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

123 

này được hoàn thành khi bốn loại vô minh được thấy 
vào lúc chứng đắc trí biến tri thứ nhất. 

 
Trí biến tri thứ hai 
 
Thứ hai là “Thức tri nhân sanh khổ do đồ ăn 

(āhāra samudayaṃ jānāti), nghĩa là hành giả hiểu biết 
thấu đáo rằng tham ái đối với các loại đồ ăn là nhân 
chính làm cho cái khổ liên quan đến đồ ăn tăng trưởng. 
Bao lâu tham ái còn hiện hữu, mười vòng khổ vì đồ ăn 
đã nói ở trên luôn luôn đồng hành cùng các hữu tình 
chúng sanh hết kiếp này đến kiếp khác và trong mọi 
cõi sống. Khi chúng ta thọ dụng đồ ăn như cơm cháo 
là chúng ta đang duy trì những hạt giống (tức duy trì 
nhân căn để) cho sự tái sanh liên tục trong bao tử của 
chúng ta. Nếu chúng ta nuốt mà thiếu trí hiểu biết về 
khổ, ở đây là trí hiểu biết về sự nguy hiểm do đồ ăn 
(ādīnava-ñāṇa22), chúng ta sẽ thưởng thức từng miếng 
cơm với tham. Đây là trí biến tri thứ hai. 

 
Trí Biến Tri Thứ Ba 
 

                                            

22 ādīnava-ñāṇa (過患智 quá hoạn trí) trí thấy sự nguy hiểm trong 
danh sắc (ở đây là đồ ăn). 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

124 

Thứ ba là “Thức tri sự diệt khổ đối với đồ ăn 
(āhāra nirodhaṃ jānāti).” Điều này hàm ý rằng mười 
vòng khổ vì đồ ăn không nhất thiết sẽ theo tất cả hữu 
tình chúng sanh trong vòng sanh tử luân hồi, tức tiến 
trình sanh khởi liên tục của các danh pháp và sắc pháp 
mà sự khởi đầu và chấm dứt của nó không thể biết 
được. Nếu một người cố gắng với đủ tinh tấn, thời sự 
diệt của chúng (mười vòng khổ liên quan đến đồ ăn) 
vẫn có thể xảy ra. Hiểu được điều này là “Āhāra 
nirodhaṃ jānāti” (“Tuệ tri sự diệt của khổ vì đồ ăn”) 

Nếu tham ái đối với đồ ăn tuyệt diệt (diệt vĩnh 
viễn), thời mười vòng khổ mà nó tạo ra sẽ diệt theo. 
Đây là trí đạt tri thứ ba. 

 
Trí Biến Tri Thứ Tư 
 
Trong trường hợp của trí biến tri thứ tư “Thức 

tri con đường dẫn đến sự diệt khổ do đồ ăn gây ra 
(āhāra nirodha gāminīpaṭipadaṃ jānāti),” là sự hiểu rõ con 
đường dẫn đến sự diệt của khổ với việc thực hành theo 
Bát Chánh Đạo kể như duyên. Đây là trí biến tri thứ tư. 

Chấm dứt phần giải thích về trí biến tri. 
 
Thẩm Biến Tri Đồ Ăn 
 
Có ba loại thẩm biến tri (tīraṇa-pariññā): 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

125 

1. Thẩm Biến Tri vô thường (anicca-pariññā, vô 
thường) 

2. Thẩm Biến Tri khổ (dukkha-pariññā) 
3. Thẩm Biến Tri vô ngã (anatta-pariññā).  

 
Thẩm Biến Tri Vô Thường 
Các uẩn của tất cả chúng sanh được chia thành 

sắc uẩn và danh uẩn. Nói cách khác chúng có thể được 
chia thành một nhóm sắc và một nhóm danh. Chúng 
được gọi chung là thực thể vật chất và thực thể tinh 
thần. Sự tập hợp của các yếu tố đất, nước, lửa, gió kể cả 
mắt, tai, mũi, lưỡi, và thân dưới hình thức của một khối 
(sắc uẩn) được gọi là thực thể vật chất. Sự tập hợp của 
các tâm sở như thức, tư… được gọi là thực thể tinh thần. 
Con người là một phức hợp của các thực thể vật chất 
và tinh thần này. Thực thể vật chất đang trải qua cái 
chết liên tục trong từng sát-na. Thực thể tinh thần cũng 
phải chịu cái chết trong sát-na như vậy. Sự phân biệt 
sâu sắc về hai loại chết trong sát-na này được gọi là sự 
hiểu biết thấu đáo về vô thường hay vô thường-biến tri 
(anicca-pariññā). 

 
Thẩm Biến Tri Khổ 
 
Các thực thể vật chất và tinh thần phải chịu vô 

thường và đối mặt với cái chết (thay đổi) ở từng sát-na, 
không có lạc (sukha), chỉ có khổ (dukkha). Sự phân biệt 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

126 

giúp một người nhận ra và quyết định theo cách này 
được gọi là trí hiểu biết thấu đáo về khổ hay khổ-biến 
tri (dukkha-pariññā). 

 
Thẩm Biến Tri Vô Ngã 
 
Trong thế gian này suy xét theo khái niệm về 

hiện hữu và xem đó như một con ‘người’, một ‘chúng 
sanh’, ‘Tôi’, ‘nó’, ‘đàn ông’ hay ‘đàn bà’ và nghĩ đó là 
một thực thể duy nhất không thay đổi suốt toàn bộ 
kiếp sống. Không ai có thể thấy được sự chết và tái 
sanh (paṭisandhi) liên tục xảy ra thậm chí trong khoảng 
thời gian một tiếng đồng hồ. Cấu trúc hay thực chất 
của cái khái niệm gọi là một con ‘người’, ‘chúng sanh’, 
‘Tôi’, ‘nó’, ‘đàn ông’ hay ‘đàn bà’  ấy được gọi là một 
bản ngã (atta), và bản ngã này có một linh hồn (jīva). 
Con người đó được xem là một thực thể bao lâu nó còn 
sống. Bản ngã và linh hồn được tin rằng chỉ là một và 
không thay đổi trong suốt kiếp sống, ngay cả đối với 
một người sống đến trăm tuổi. Sự chết và tái sanh (sanh 
– diệt) liên tục dường như đã không xảy ra trong quá 
trình một trăm năm đó. Đối với họ chỉ có một sự kiện 
thụ thai trong bụng mẹ và một sự kiện chết vào lúc 
chấm dứt của sắc do nghiệp sanh (kammaja-rūpa), ở tuổi 
một trăm mới được xem là tái sanh và chết thực sự. 
Những người chết ở tuổi tám mươi hay chín mươi cũng 
được hiểu theo cách tương tự.        



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

127 

Linh hồn được (người ta) nghĩ là cư trú liên tục 
trong suốt kiếp sống của một người cho dù kiếp sống 
đó có kéo dài một trăm năm. Và nó được nói là một 
linh hồn duy nhất không thay đổi đối với người này. 
Họ nghĩ con người đó không phải trải qua sự suy tàn 
và chết nhiều lần. Thọ mạng của một chúng sanh trong 
cõi trời Tứ-đại-thiên vương (Cātumahārājika-devā) là 
năm trăm năm (cõi trời). Chúng sanh hay vị thiên đó 
được người ta tin là một thực thể duy nhất bao lâu vị 
ấy còn hiện hữu trong cõi đó và sống suốt năm trăm 
năm không trải qua bất kỳ thay đổi nào. Quá trình năm 
trăm năm này là một đời sống duy nhất trong đó chỉ 
có một linh hồn duy nhất. Người ta tin rằng không có 
sự chết đi chết lại nhiều lần và không có sự huỷ diệt 
của linh hồn. Đối với những chúng sanh trong các cõi 
cao hơn, như Đạo Lợi thiên hay Phạm thiên cũng được 
tin là như vậy. 

 
Đoạn Kiến và Thường Kiến 
 
Có năm loại thân kiến (sakkāya-diṭṭhi): 
1. Người hay chúng sanh. 
2. Đàn ông hay đàn bà. 
3. Tôi hay nó. 
4. Tự ngã (atta) 
5. Linh hồn (jīva) 
 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

128 

Người được phú cho một linh hồn được xem và 
tin là người hay chúng sanh sinh ra những người khác, 
sinh ra chư thiên, Phạm thiên, voi, ngựa, trâu, bò, mẹ, 
cha và v.v… 

Đàn ông và đàn bà do những người khác hay 
những chúng sanh khác sanh ra theo giới tính hay phái 
nam hay nữ. Chẳng hạn khi đất sét được nặn thành 
những hình dạng của đàn ông, chư thiên, và v.v…, 
thực chất thì nó vẫn chỉ là đất. Tương tự, người ta cho 
rằng một người hay một chúng sanh có một thực thể 
cốt lõi và thực thể ấy không là gì khác hơn cái ngã 
(atta). Người ta nghĩ rằng chính cái ngã này thực hiện 
các chức năng vật lý khác nhau như nói năng, la hét, và 
những chuyển động của chân tay trong khi đi, đứng, 
nằm, ngồi, … Cái ngã được xem là một phần không thể 
thiếu của con người hay chúng sanh và không tách rời 
khỏi nó. 

Linh hồn (jīva) được người ta tin là thực thể cốt 
lõi của cái ngã (atta). Khi linh hồn và cái ngã cùng tồn 
tại, linh hồn có thể kéo dài trong một thời gian lâu dài. 

Người, chúng sanh và cái ngã được chọn như 
những đối tượng chính trong câu hỏi: “Người đàn ông 
hay người đàn bà này là ai? Đây là tôi hay người nào 
khác.” 

Linh hồn được xem là yếu tố chính trong những 
câu sau: “Nó mười tuổi, Nó mười lăm tuổi, Nó vẫn còn 
sống hay chết rồi, v.v…” 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

129 

Đoạn kiến (uccheda-diṭṭhi) gồm một hay một số 
những niềm tin sau: 

1. Cả tâm và thân (danh-sắc, nāma-rūpa) được 
xem là tự ngã (atta) và linh hồn (jīva). 

2. Chỉ tâm (danh, nāma) được xem như tự ngã 
và linh hồn. 

3. Tự ngã và linh hồn tồn tại độc lập với danh 
và sắc (tâm và thân). 

4. Tự ngã và linh hồn tồn tại như một thực thể 
vững bền suốt kiếp sống. 

5. Tự ngã và linh hồn bị huỷ diệt cùng với tâm 
và thân vào lúc chết, hay bị huỷ diệt cùng với 
sự tan hoại của sắc do nghiệp sanh. 

 
Thường kiến (sassata-diṭṭhi) gồm một hay nhiều 

niềm tin sau: 
1. Thân hay sắc (rūpa) không phải là tự ngã hay 

linh hồn. 
2. Chỉ có tâm (nāma) là tự ngã hay linh hồn. 
3. Chỉ có thân diệt vào lúc chết và sự tan hoại 

của sắc do nghiệp sanh. 
4. Ý căn gọi là tự ngã hay linh hồn luân chuyển 

sang hiện hữu kế tiếp và thiết lập một nhóm 
uẩn mới. 

Hơn nữa, đoạn kiến còn bao gồm quan niệm 
sau:— 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

130 

Tự ngã hay linh hồn hiện hữu tách biệt với danh 
và sắc uẩn. Các uẩn bị huỷ diệt chỉ một lần trong đời, 
tự ngã và linh hồn cũng vậy. 

Thường kiến là quan niệm sau: 
Các uẩn danh và sắc (thân-tâm) chỉ diệt một lần 

trong đời. Tự ngã và linh hồn hiện hữu tách biệt với các 
uẩn danh-sắc và nó tồn tại vĩnh hằng không bị tan hoại 
và chết. 

Đoạn kiến là quan niệm sau: 
Tự ngã và linh hồn chỉ diệt một lần trong mỗi 

kiếp sống. Nó lang thang trong vòng luân hồi bất tận 
(saṃsāra), sự khởi đầu và chấm dứt của nó là bất khả 
tri. Mỗi kiếp sống mới sẽ xuất hiện một tự ngã hay linh 
hồn mới. 

 
 
Hư Vô Kiến, Vô Nhân Kiến và Vô Tác Kiến 
 
Hư-vô kiến (natthika-diṭṭhi), vô nhân kiến 

(ahetuka-diṭṭhi) và vô tác kiến (akiriya-diṭṭhi)23 mỗi quan 
niệm này đều chủ trương rằng những hành động 
(nghiệp) thiện và bất thiện, những kết quả của nghiệp, 
và một người, tự ngã, hay linh hồn chỉ tồn tại trong một 
kiếp sống. Không có sự đầu thai từ kiếp trước sang kiếp 
                                            
23 Akiriya-diṭṭhi 無作見 (vô tác kiến), Akiriya-vāda 非作業論 (phi tác 
nghiệp luận) 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

131 

sau. Nói khác hơn chúng chỉ hiện hữu trong kiếp hiện 
tại. Sự chấm dứt của kiếp sống hiện tại là sự chấm dứt 
cuối cùng. Những bất thiện nghiệp một người đã làm 
trong kiếp hiện tại này sẽ không có những ác báo trong 
kiếp tương lai. Tương tự, những thiện nghiệp đã làm 
trong kiếp hiện tại cũng sẽ không có những thiện báo 
trong kiếp tương lai. Đây là sự khác biệt giữa hư vô 
kiến bình thường với ba loại tà kiến chính. 

Người hành thiền minh sát với đầy đủ thẩm biến 
tri về vô thường, có thể phân biệt rõ ràng ba sự thật 
sau:— 

1. Thực thể vật chất (sắc) và thực thể tinh thần 
(danh) tan hoại và chết liên tục hết giờ này 
sanh giờ khác. 

2. Chúng được sanh mới lại trong từng sát-na. 
3. Sau khi sanh, chúng sẽ lại diệt trong tương 

lai. 
Người hành thiền nhận ra rằng không có con 

người, chúng sanh, tự ngã hay linh hồn nào chỉ diệt 
một lần trong cuộc đời mà không chết đi chết lại nhiều 
lần. 

Quan niệm cho rằng một người, một chúng 
sanh, hay linh hồn phải đối diện với cái chết chỉ một 
lần trong cuộc đời là sai lầm. Vì ngay cả trong một giờ, 
các uẩn danh-sắc đã chết đi chết lại liên tục không biết 
bao nhiêu lần. Cũng vậy, ý niệm cho rằng một người, 
một chúng sanh, tự ngã, linh hồn thiết lập một kiếp 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

132 

sống mới chỉ một lần duy nhất vào lúc thụ thai trong 
lòng mẹ là sai lầm. Sự sanh khởi liên tục của các uẩn 
danh-sắc có thể được thấy một cách rõ ràng và trực tiếp 
từ sát-na này đến sát-na khác. Do đó, các uẩn danh và 
sắc không phải là môt người, một chúng sanh, một tự 
ngã hay linh hồn, không phải Tôi, anh, chị, đàn ông, 
đàn bà, chư thiên, v.v… Chúng không phải là một cái 
ngã, nên không có người, chúng sanh, tự ngã hay linh 
hồn trong các uẩn danh-sắc ấy. Những từ này chỉ được 
dùng theo quy ước trong cách nói thông thường mà 
thôi. Trí tuệ minh sát nhận ra không có cái gọi là một 
tự ngã như vậy và sự nhận thức này được gọi là thẩm 
biến tri về vô ngã  (anatta-pariññā). Đây là sự khác nhau 
giữa ba loại thẩm biến tri. 

 
Thẩm Biến Tri Vô Thường 
 
Trong ba loại trí hiểu biết thấu đáo hay thẩm 

biến tri liên quan đến việc hành thiền trên đồ ăn, thẩm 
biến tri vô thường (anicca-pariññā) sẽ được giải thích 
sau đây. 

Vì vấn đề này liên quan đến tri biến tri (ñāta-
pariññā) nên những giải thích chi tiết vốn không được 
bao gồm trong sự giải thích về tri biến tri nói ở trước sẽ 
được bàn đến ở sau.   

Đồ ăn (āhāra) có nghĩa là dưỡng chất chính yếu 
nuôi dưỡng và duy trì các uẩn danh-sắc liên quan. Có 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

133 

bốn loại đồ ăn; một loại thuộc vật chất (đoàn thực), và 
ba loại đồ ăn kia thuộc tinh thần sẽ được giải thích sau. 

 
Dưỡng Tố 

 
Dưỡng tố (ojā) là tinh chất bổ dưỡng của vật chất. 

Nó có thể được xem là yếu tố thiết yếu của sắc uẩn và 
được chia thành nội dưỡng tố và ngoại dưỡng tố. Nội 
dưỡng tố là chất được bao gồm trong thực thể nội sắc 
bên trong từ sát-na sanh hay xuất hiện của thức tái sanh 
(paṭisandhi-citta) xảy ra ở sát-na đầu tiên của kiếp người 
(hay kiếp sống của một chúng sanh). Ngoại dưỡng tố 
là chất được rút ra từ đồ ăn do người mẹ ăn uống và 
truyền vào những sắc chất của bào thai trong suốt thời 
kỳ thai nghén, cũng như trong suốt thời gian một vài 
tuần của sự hình thành các kalāpa (các tổng hợp sắc 
hay đoàn sắc), ở đây là đoàn tánh và đoàn tâm (trái 
tim), và bất cứ khi nào một người ăn đồ ăn vào bụng 
trong suốt quá trình một đời sống sau đó. 

Tại sao ngoại dưỡng tố phải hỗ trợ các sắc uẩn 
liên tục từ tuần lễ thứ hai hay thứ ba sau khi các nhóm 
sắc được hình thành? Lý do là vì nếu không có sự cung 
cấp của ngoại dưỡng tố, thì nội dưỡng tố tế nhị kia sẽ 
bị tiêu thụ hết và sắc uẩn sẽ bị huỷ diệt bởi sức nóng 
mãnh liệt bên trong. 

Hãy suy xét trên ví dụ cây đèn dầu này. Sau khi 
một cái bấc đèn ngấm dầu được đốt lên, cả bấc và dầu 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

134 

sẽ sẽ bị đốt sạch trong một thời gian ngắn bởi vì hơi 
nóng bên trong nếu dầu không được thêm vào đèn. 
Ngọn lửa sẽ bị tắt ngay khi dầu và bấc đèn cháy hết. 
Nếu cây đèn được đổ đầy dầu lại, sức mạnh của dầu 
và hơi nóng sẽ được cân xứng, nhiên liệu và ngọn lửa 
sẽ kéo dài lâu hơn. Cũng vậy, nếu ngoại dưỡng tố 
không được cung cấp, thân nhiệt bên trong sẽ nhanh 
chóng tiêu tan và nội sắc pháp cũng như nội dưỡng tố 
sẽ bị cạn kiệt trong một thời gian rất ngắn. Điều này rất 
giống như ví dụ cây đèn dầu đã đề cập ở trên.  

Trong thế gian này, điều tự nhiên là lửa thiêu rụi 
và đốt cháy bất kỳ vật chất nào có thể cháy được mà nó 
gặp. Chẳng hạn, dầu khi đổ vào củi và đốt cháy, sẽ 
thiêu rụi nó. Đây là đặc tính của hoả đại (tejo). Cũng 
vậy, hoả đại có mặt trong thân sẽ đốt cháy tinh chất 
(giống như) dầu cùng hiện hữu cũng như ‘nhiên liệu’ 
địa đại (paṭhavī), đóng vai trò như nền tảng cho cho các 
sắc pháp đồng-sanh với cả hai đặc tính cứng và mềm 
vậy. Do đó, không có nhóm24 sắc hay tổng hợp sắc nào 
có thể tồn tại hơn mười bảy sát-na tâm. Trong khoảng 
thời gian ngắn ngủi của một cái nháy mắt hay một ánh 
chớp, các sát-na tâm sanh và diệt hàng ngàn lần là điều 
tự nhiên. Đó là lý do vì sao, để ánh sáng của cây đèn 
kéo dài thậm chí trong vài giờ, nhất thiết phải đổ dầu 
đầy vào đèn rồi thỉnh thoảng lại phải châm thêm trước 

                                            
24 Kalāpa thường được dịch là nhóm hay tổng hợp sắc. Trong tập sách này từ 
nhóm được dùng nhiều hơn. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

135 

khi nhiên liệu cạn. Theo cách tương tự, nhất thiết phải 
cung cấp ngoại dưỡng chất (vật thực) cho thân một 
cách đều đặn ít nhất hai lần một ngày. 

Nếu hoạt động của sức nóng bên trong (nội 
nhiệt) được thấy, có thể bạn sẽ phân biệt và nhận ra 
rằng tất cả các uẩn, kể cả của con người và chư thiên, 
luôn ở trong trạng thái dao động và đây là nhiệt lượng 
đang bị tiêu hao. Điều đó có nghĩa là lửa đang kích 
thích và đốt cháy những thứ tiếp xúc với nó và sau khi 
đã tiêu huỷ hoàn toàn chúng, nhiên liệu cạn kiệt và lửa 
bị dập tắt, đây là điều tự nhiên đối với lửa. Sự giống 
nhau này cũng áp dụng cho các uẩn danh-sắc tạo thành 
các hữu tình chúng sanh vốn có lửa và địa đại trong 
chúng. Ở đây, trạng thái dao động và trôi chảy không 
ngừng muốn nói đến sự xuất hiện của các nhóm sắc và 
các nhóm danh mới (các uẩn danh-sắc mới) được gọi là 
thuộc tính của lửa. Khi các nhóm sắc này tăng và giảm, 
xuất hiện và biến mất, được quan sát thì (người ta thấy) 
dường như chúng đang chuyển động tới và lui. Tất 
nhiên, theo thực tại chân đế (paramattha dhamma) 
chúng hoàn toàn không chuyển động. Tuy nhiên sự 
thay đổi liên tục qua đó sức nóng trong thân đòi hỏi cơ 
thể phải được cung cấp đồ ăn hai lần một ngày nếu 
muốn duy trì sắc uẩn trong thân này. 

Người hành thiền cũng có thể phân biệt và nhận 
ra những thay đổi mà sắc uẩn trong thân trải qua khi 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

136 

đồ ăn được đưa vào hai lần một ngày và khi dưỡng chất 
nhận được đã cạn kiệt. 

Toàn bộ thực thể vật chất thay đổi hoàn toàn từ 
cũ sang mới như thế nào? Vào sáng sớm, trước khi 
điểm tâm, các nhóm sắc trong thân cần thức ăn. Khi 
một miếng đồ ăn được nuốt vào và tiêu hoá lúc đó các 
sắc pháp mới và các nhóm sắc mới có thể sanh lên. Khi 
bao tử đầy thì các nhóm sắc cũ trong thân biến mất 
hoàn toàn không chút dấu vết, và các nhóm sắc tươi 
mới, linh hoạt xuất hiện đưa sức sống mới vào thân. Nó 
cũng giống như cách một hoa sen khô nước, héo úa trở 
nên tươi mới lại khi được đặt vào trong nước mát vậy. 

Trong trường hợp của hoa sen, các sắc uẩn cũ 
được thay thế bằng các sắc uẩn mới như sau. Ngay khi 
nó được đặt vào nước, số lượng những sắc pháp và 
nhóm sắc tươi mới bắt đầu xuất hiện dần dần. Những 
sắc pháp cũ biến mất theo từng nhóm khi các sắc pháp 
mới xuất hiện. Tiến trình này có thể được phân biệt 
bằng trí minh sát (ñāṇa). Người hành thiền có thể thấy 
rằng những hoa sen héo úa dần dần trở nên tươi trở lại.  
Những thay đổi liên tục đối với các nhóm sắc thực là 
do sự thay đổi về nhiệt độ và điều này có thể nhận ra 
bằng trí. 

Thực sự ra các sắc pháp và các nhóm sắc không 
bao giờ diệt hoàn toàn. Chúng chỉ được làm mới đi làm 
mới lại liên tục mà thôi. Tiến trình này rất vi tế. Sức 
mạnh của thị lực bình thường không thể thấy được nó. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

137 

Nó chỉ có thể được phân biệt bằng minh sát trí. Như 
thế nào? Có những sắc pháp nóng và lạnh trong tất cả 
mọi vật. Những sắc pháp nóng không phải là những 
sắc pháp lạnh, và những sắc pháp lạnh không phải là 
những sắc pháp nóng. Chúng là những đối nghịch. 
Trước khi một bông sen được nhấn chìm vào nước mát 
không có gì xảy ra, nhưng ngay khi nó được bỏ vào 
nước sự thay đổi vật chất của nó liền xảy ra. Các nhóm 
sắc nóng ngay lập tức diệt và được thay thế bằng các 
nhóm sắc lạnh. Trong bóng tối của đêm đen cũng vậy, 
khi một ngọn đèn được thắp sáng trong căn phòng thì 
các sắc pháp tối và các nhóm sắc tối có mặt liền biến 
mất khi ánh sáng xuất hiện. Có một sự xuất hiện đột 
ngột của các sắc pháp sáng. 

Các sắc pháp và nhóm sắc tối bao gồm:— 
1. Đất (paṭhavī), yếu tố giãn nở hay mở rộng 

đóng vai trò như nền móng cho các sắc pháp 
đồng sanh với những đặc tính cứng và mềm. 

2. Nước (āpo), yếu tố kết dính ngăn các sắc pháp 
đồng sanh không để bị phân tán với những 
đặc tính lưu chảy và co rút. 

3. Lửa (tejo), yếu tố nhiệt, nhiệt độ, hay nhiệt 
lượng phục vụ cho sinh lực và sự thành thục 
của các sắc pháp với những đặc tính nóng và 
lạnh. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

138 

4. Gió (vāyo), yếu tố chuyển động với những 
nhiệm vụ rung động, dao động, áp lực, và 
chuyển động. 

5. Màu (vaṇṇa), những đặc tính có thể thấy được 
hay màu sắc. 

6. Mùi (gandha), mùi thơm hay thối. 
7. Vị (rasa) 
8. Dưỡng chất (ojā) 
Các nhóm sắc sáng cũng gồm những yếu tố: đất, 

nước, lửa, gió, màu, mùi, vị và dưỡng chất như vậy. 
Yếu tố đất rất vi tế, và nước, lửa, gió cũng thế. Vì chúng 
rất vi tế nên sự diệt của chúng rất nhanh. 

Hầu hết mọi người đều biết rằng khi bỏ một hoa 
sen vào nước, nhiệt sẽ biến mất nhanh chóng. Tuy 
nhiên, họ lại thường không hiểu được rằng sự biến mất 
của nhiệt thực sự chỉ là sự diệt của các kalāpa hay 
nhóm sắc nóng. Khi một hoa sen được bỏ vào nước, 
người ta biết nó không còn là một hoa sen khô, ấm nữa 
mà là một hoa sen ướt và mát. Sự sanh khởi đột ngột 
của các nhóm sắc lạnh không dễ thấy. Các sắc pháp 
lạnh và các sắc pháp nóng không cùng hiện hữu. Do 
đó, khi một hoa sen được hồi sinh bằng nước mát, các 
sắc pháp khô nóng biến mất. Các sắc pháp nóng và các 
sắc pháp lạnh là những đối nghịch. Các sắc pháp cũ và 
các sắc pháp mới cũng thế. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

139 

Khi một hoa sen được bỏ vào nước, các sắc pháp 
tươi mới xuất hiện và các sắc pháp cũ biến mất. Bạn 
hãy cố gắng quan sát điều này. 

Nhìn vào sự diệt của các sắc pháp, nó phải được 
thấy giống như những bong bóng li ti đang tan vỡ liên 
tục. Sau khi nuốt thức ăn vào, người hành thiền phải 
cố gắng để thấy sự xuất hiện liên tục của các nhóm hay 
tổng hợp sắc mới như những bong bóng li ti đó. Mọi 
người sẽ để ý thấy khi bao tử rỗng không con người sẽ 
trở nên chán nản, mệt mỏi, và suy nhược như thế nào. 
Bạn cũng có thể thấy các hữu tình chúng sinh trở nên 
mạnh mẽ và tỉnh táo trở lại ngay khi họ đã ăn uống ra 
sao. Hiểu rõ tính cách khác biệt giữa sự mệt mỏi hay 
mạnh mẽ này, chúng ta phải cố gắng để nhận ra sự 
thay đổi do việc cung cấp đồ ăn mới gây ra trong cơ 
thể của mình. Sự thay đổi này phải được phân biệt 
bằng minh sát trí sâu sắc. 

Thực thể vật chất, khi các sắc pháp của thân đã 
được làm mới lại sau bữa ăn sáng có thể hoạt động cho 
đến trưa. Sau thời gian đó, khi các sắc pháp của thân 
đã cạn kiệt và mất đi sinh lực của chúng một cách từ từ 
nhưng đều đặn khiến người ta cảm thấy mệt mỏi và 
kiệt sức. Sau khi vật thực được ăn vào, các sắc pháp 
được hồi sinh và làm mới trở lại. Thực thể vật chất được 
hồi sinh sau bữa ăn sáng lại diệt vào lúc người ta ăn 
bữa ăn trưa. Thực thể vật chất hồi sinh sau bữa ăn trưa 
sẽ biến mất vào lúc bữa ăn sáng được ăn. Sự chết đi của 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

140 

sắc pháp cũ và sự sanh của sắc mới cần phải được phân 
biệt để thấy sự quan trọng của việc nạp ngoại dưỡng 
chất hai lần một ngày này như thế nào. 

Giống như hình ảnh của một người phản chiếu 
trong một bong bóng lớn biến mất tức thời như thế nào 
(khi bong bóng ấy diệt). Theo cách tương tự tâm (citta), 
thọ (vedanā), tưởng (saññā), tư (cetanā), tác ý 
(manasikāra), tầm (vitakka), tứ (vicāra), tinh tấn (vīriya), 
tham (lobha), sân (dosa), si (moha), tín (saddhā), tuệ 
(paññā), niệm (sati), định (samādhi), bố thí (dāna), trì giới 
(sīla) và sự tu tập (bhāvanā) sanh lên dựa vào sắc pháp 
cũ, cũng biến mất tức thời cùng với sắc pháp cũ như 
vậy. Đây là cách thực thể vật chất chết hai lần một ngày 
như thế nào. 

Như vậy, do duyên đồ ăn, các uẩn danh-sắc, hay 
thực thể tâm và vật chất phải trải qua sự chết và tan 
hoại hai lần một ngày. Điều này cần phải được quan 
sát. Đây chỉ là sự giải thích vắn tắt. Một sự giải thích 
chi tiết về cái chết của các yếu tố tâm và vật chất (hay 
danh pháp và sắc pháp) xảy ra trong một giờ và trong 
khoảng thời gian ngắn ngủi của một cái nháy mắt có 
thể tìm đọc trong tác phẩm Lakkhana Dīpanī và Vijjā 
Magga Dīpanī của tôi (tức của Tôn-giả Ledi Sayādaw). 

 Đến đây chấm dứt phần trình bày về Thẩm Biến 
Tri Vô Thường 

 
Thẩm Biến Tri Khổ 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

141 

 
Liên quan đến trí phân tích về khổ hay thẩm 

biến tri khổ (dukkha-pariññā). Cái khổ chết đã được giải 
thích vắn tắt ở trên. Ở đây, khổ này sẽ được đề cập lại 
trong liên hệ với mười vòng khổ. 

Để duy trì sự sống, tâm và vật chất (danh-sắc) 
của các hữu tình chúng sanh trong cõi dục dựa vào nội 
dưỡng tố và nội dưỡng tố này đến lượt nó phải dựa vào 
ngoại dưỡng tố chuyển hoá từ ngũ cốc lúa mì và bắp; 
những thực vật và rau quả từ đất, nước, rừng núi và 
thịt thú vật. 

Bao lâu chưa đạt đến sự giải thoát khỏi các danh-
sắc uẩn của dục tham thời sự không phụ thuộc vào các 
nội dưỡng tố và ngoại dưỡng tố là điều không thể xảy 
ra. Nếu không có sự giải thoát khỏi hai loại dưỡng tố, 
người ta không thể thoát khỏi mười vòng khổ xuất phát 
từ hai loại dưỡng tố này. Để duy trì sự sống, tâm, các 
danh và sắc uẩn thuộc cõi dục cũng như hai loại dưỡng 
chất đang ép và nghiền các hữu tình chúng sinh cõi dục 
như thể với các trục lăn cơ học của mười vòng khổ. 
Những chúng sinh cõi dục giống như những người bạn 
ở chung trong địa ngục Khuracakka (razor-wheel, địa 
ngục có bánh xe bén như dao cạo), không ngừng bị những 
lưỡi dao bén như dao cạo này cắt thành từng miếng, và 
bao lâu những ác nghiệp của họ chưa cạn kiệt họ không 
thể thoát được do phải chịu tái sinh đi tái sinh lại nhiều 
lần ở đó. Khủng khiếp thay là các uẩn và hai loại dưỡng 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

142 

tố ấy! Chúng được mô tả như cái khổ kèm theo đau đớn 
rất đáng kinh hãi và khiếp đảm, chúng thực sự là loại 
khổ không thể chịu đựng được.  

Đây là cái khổ của đồ ăn được mô tả một cách 
sinh động liên quan đến mười vòng khổ. 

Phần giải thích ngắn gọn về trí phân tích hay 
thẩm biến tri khổ đến đây chấm dứt. 

 
Thẩm Biến Tri Vô Ngã 
 
Có ba loại thẩm biến tri vô ngã (anatta-

pariññā):— 
1. Thứ nhất, thẩm biến tri vô ngã phải được 

quán liên quan đến vô thường. 
2. Thứ hai liên quan đến khổ. 
3. Thứ ba liên quan đến đặc tính không tuân 

theo ước muốn của một người. 
Trong ba loại này, loại thứ nhất đã được giải 

thích ở một phần trước như không có người, không có 
chúng sinh, tự ngã hay linh hồn.  

Thẩm biến tri về vô ngã phải được quán liên 
quan đến khổ như sau:— 

Đúng theo bản chất nội tại của chúng, tất cả các 
hữu tình chúng sinh đều có một ước muốn mãnh liệt 
cho sự an vui và hạnh phúc. Họ sợ hãi và căm ghét cái 
khổ không thể chịu đựng được. Nếu dưỡng chất bên 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

143 

trong hay bên ngoài thực sự là tự ngã (atta) hay linh 
hồn (jīva), thời chúng phải tuân theo ước muốn của 
một người. Đồ ăn lúc đó phải là một nguồn của hỷ lạc. 
Sẽ không có bất kỳ cái khổ nào liên quan đến đồ ăn. 
Con người muốn được thoát khỏi các loại bệnh tật như 
sốt rét, đau nhức, v.v…nhưng bệnh tật lại gia tăng hết 
ngày này qua ngày khác trái với ước muốn của anh ta. 
Bằng cách gia tăng sức mạnh gây đau khổ của chúng, 
bệnh tật có thể giết chết anh ta. Chúng có thể làm cho 
anh ta mù, điếc, hay phong hủi. Chúng cũng có thể 
khiến cho anh ta bị hen suyễn, đậu mùa, tiêu chảy, nôn 
mửa, và chết. Do đó, nội dưỡng chất không tạo thành 
một con người, một chúng sinh, hay một tự ngã. Nó chỉ 
là vô-ngã. Nó hành động trái ngược với ước muốn của 
con người và nó không phải là tự ngã. Hãy hiểu rõ điều 
này, năm uẩn dựa vào nội dưỡng chất này chẳng phải 
không gây ra đau khổ sao? Tất nhiên chúng gây ra đau 
khổ! Đây là một sự thực quan trọng cần phải được hiểu 
một cách đầy đủ. 

Trên đây là sự giải thích ngắn gọn về những 
nhiệm vụ của khổ cần phải được quán. 

Nhiệm vụ của vô-ngã, trái ngược với những gì 
một người ước muốn, phải được quán liên quan đến cái 
khổ mà nó gây ra. Nội dưỡng chất có thể tồn tại cho 
đến hết thọ mạng của một người nếu nó tuân theo ước 
muốn của người ấy. Người ấy muốn sống lâu, không 
muốn chết, không muốn bị tiêu hoại và diệt vong. Nếu 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

144 

nó được kéo dài mà không có bất kỳ sự hoại diệt nào, 
không có cái chết trong từng sát-na nào theo ước muốn 
của người ấy trong suốt cuộc đời thời sẽ không cần 
thiết phải cung cấp bất kỳ ngoại dưỡng chất nào cho 
nó. Lúc đó sẽ không có bất kỳ khổ đau nào liên quan 
đến sự nuôi mạng hay liên quan đến mười vòng khổ 
bắt nguồn từ nó. Tuy nhiên, điều này không phải như 
vậy. Nó không thuận theo ước muốn của người ấy. 
Những sự diệt và tan hoại này đòi hỏi phải có ngoại 
dưỡng chất để làm mới lại ít nhất hai lần mỗi ngày. 
Ngoài ra còn có những nhiệm vụ hàng ngày liên quan 
đến việc tạo dựng chất lượng nội dưỡng chất mới, thiết 
lập các uẩn và sự hiện hữu mới, củng cố tính tương tục 
và duy trì sự hiện hữu của một người. Vì những nhiệm 
vụ này cần phải được thực hiện thường xuyên và cũng 
vì sự mưu sinh của một người mà mười vòng khổ giống 
như lưỡi dao khổng lồ của một cái máy chém là một 
mối đe doạ thường xuyên đối với các hữu tình chúng 
sinh. Bản chất của vô-ngã đi ngược lại với ước muốn 
của một người phải được phân biệt theo cách này. 

Chính đặc tính của vô-ngã là không tuân theo 
ước muốn của một người và điều này cần phải được 
quán. 

Đến đây chấm dứt phần giải thích ngắn gọn về 
trí phân tích vô ngã hay Thẩm Biến Tri Vô-Ngã. 

 
Thẩm Biến Tri 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

145 

 
Trong thân này, nhiệm vụ của vô thường được 

thể hiện như sự chết và thay đổi, tái đi tái lại nhiều lần 
đối với sắc uẩn và danh uẩn cũng như đối với nội 
dưỡng chất và ngoại dưỡng chất. Chúng không hiển 
hiện rõ ràng do si ám về vô thường (anicca-sammoha). 
Những nhiệm vụ của khổ và vô ngã đã nói ở trước 
cũng bị che dấu bởi si ám liên quan đến những sự thật 
về khổ và vô ngã. Nếu vô minh hay si ám này được xua 
tan, bản chất của vô thường cũng như cái khổ cố hữu 
trong thân, và hai loại dưỡng chất được phân biêt đúng 
như chúng thực sự là thì đây là sự chứng ngộ thẩm biến 
tri (tīrana pariññā). Nó là một trong mười loại minh sát 
trí đề cập trong phần nói về thiền của 
Abhidhammatthasaṅgaha (Vi-diệu Pháp Yếu Nghĩa). 

1. Sammasana Ñāṇa (Thẩm Sát Tam Tướng hay 
Tư Duy  Trí) là trí quan sát, khám phá và xác 
định ba đặc tính vô thưởng, khổ và vô ngã. 

2. Udayabhaya-Ñāṇa (Sanh Diệt Trí) là trí thấy 
sự xuất hiện (sanh) và biến mất (diệt) của các 
hành (pháp hữu vi). 

3. Bhaṅga Ñāṇa (Hoại Diệt Trí) là trí nhận thức 
rõ sự hoại diệt liên tục của các hành. Ba loại 
trí này tạo thành Thẩm Biến Tri (tīraṇa-
pariññā). 

Trong ba trí này, trí do nhận thức rõ là minh sát 
trí nhận thức được các hiện tượng danh và sắc (danh 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

146 

pháp và sắc pháp) không thể tồn tại ngay cả trong thời 
gian ngắn ngủi của một cái nháy mắt hay một ánh 
chớp. Trong thời gian ngắn ngủi ấy, vì chúng lệ thuộc 
vào quy luật vô thường, khổ và vô ngã, nên chúng diệt, 
tan hoại và biến mất rất nhiều lần. Sự thật này chỉ có 
thể được phân biệt qua minh sát trí chứ không thể thấy 
bằng mắt thường. Nó không phải là kết quả của sự lý 
luận hay kiến thức kinh điển có được do nghiên cứu 
Abhidhammā (Vi-diệu Pháp). Minh sát trí là trí có 
được do tư duy (cintāmaya-ñāṇa). Ngày nay, trí có được 
do nghe và do học (sutamāya-trí văn), được nhiều người 
nghĩ là minh sát trí, nhưng chỉ đơn thuần học bằng trí 
năng thì không phải là minh sát trí. 

Khi đánh một que diêm, ngọn lửa cỡ hạt-cải 
được thấy, và người ta thấy nó loé lên, đốt cháy và cuối 
cùng tắt. Tương tự, tiến trình tương tục của sắc pháp 
— điểm bắt đầu, giữa và cuối — phải được phân biệt 
một cách khách quan và rõ ràng. Loại trí này được gọi 
là sanh diệt trí (udayabbaya-ñāṇa). Trí nhận thức rõ sự 
biến mất của các danh và sắc pháp được gọi là hoại diệt 
trí (bhaṅga-ñāṇa). 

 
Đoạn Biến Tri  
 
Ở đây đoạn biến tri (pahāna-pariññā) sẽ được giải 

thích 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

147 

Phiền não của những người đã gặp giáo pháp 
của các vị Phật quá khứ và thực hiện những nỗ lực để 
tu tập minh sát cũng giống như những cái cây khô héo, 
rễ của chúng đã bị côn trùng ăn. Những cây khô héo 
ấy có thể phát triển trở lại nếu chúng lợi dụng được 
thời tiết tốt và tưới tiêu thuận lợi. Tuy nhiên những cây 
khô héo ấy cũng có thể sớm bị đổ trong một trận bão 
hay lũ lụt. Những phiền não như thân-kiến có thể đã 
được họ đoạn trừ bằng tri biến tri và thẩm biến tri. Đối 
với họ việc đạt đến đoạn biến tri cũng kể như đã được 
thành tựu. Một nỗ lực đặc biệt để đạt đến đoạn biến tri 
không còn cần thiết nữa. Họ có thể đắc Đạo Quả sau 
khi nghe hết một bài pháp ngắn hay một bài kệ. 

Trong thời kỳ giáo pháp của Đức Phật quá khứ 
một số người đã thực hiện việc bố thí, giữ giới và học 
hỏi giáo pháp. Nếu việc thực hành thiền minh sát theo 
truyền thống của họ chỉ gồm sự tụng đọc “anicca (vô 
thường), dukkha (khổ), anatta (vô ngã)” suông thời 
những phiền não của họ vẫn sẽ bám rễ sâu xa. Những 
phiền não ấy chỉ có thể được đoạn trừ sau khi chứng 
ngộ tri biến tri và thẩm biến tri. Nếu đoạn biến tri được 
tu tập qua nhiều tháng những phiền não của họ có thể 
sẽ được nhổ tận gốc. Những người này cần thực hiện 
một nỗ lực đặc biệt trong nhiều tháng hay nhiều năm 
để có được đoạn biến tri. 

Nhiệm vụ của đoạn biến tri là chứng ngộ bảy 
loại minh sát trí sau: 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

148 

1. Bố uý trí (bhaya-ñāṇa), 
2. Quá hoạn trí (ādīnava-ñāṇa), 
3. Yểm ly trí (nibbidā-ñāṇa), 
4. Dục thoát trí (muñcitu-kamyatā-ñāṇa) 
5. Phản khán trí (paṭisaṅkhā-ñāṇa), 
6. Hành xả trí (saṅkhārupekkhā-ñāṇa),  
7. Thuận thứ trí (anuloma-ñāṇa), trí dẫn đến 

bốn loại đạo trí (magga-ñāṇa) — tột đỉnh của 
đoạn biến tri. 

Trong số bảy loại minh sát trí nói trên, bố uý trí 
hay ý thức sợ hãi liên quan đến đồ ăn là trí quán các 
danh uẩn và sắc uẩn cũng như các nội dưỡng chất và 
ngoại dưỡng chất mà chúng nương tựa vào như một 
mối nguy hiểm nghiêm trọng. Nó cũng là trí phân biệt 
lý do vì sao xem các uẩn và dưỡng chất ấy như sở hữu 
của mình sẽ kéo dài thêm vòng tái sinh luân hồi. Xem 
chúng là những sở hữu của mình trong kiếp hiện tại 
cũng là một sự sai lầm tai hại và đáng sợ. Nói cách 
khác, ý thức sợ hãi là trí hiểu biết sâu sắc về khổ. Tham 
ái dính mắc vào các uẩn và hai loại dưỡng chất ấy rất 
mãnh liệt. Tham ái và khổ thì đối nghịch nhau. Trí 
quán và hiểu biết sâu sắc về khổ phân biệt mười loại 
khổ cũng như cái khổ gắn liền với đồ ăn, qua đường 
tham ái được gọi là Bố Uý Trí (bhaya-ñāṇa). 

Sau khi quán cái khổ ở đó (ở trong các uẩn và hai 
loại dưỡng chất) và nhận thức được rằng không có nơi 
nương tựa đáng tin cậy nào để thoát khỏi mười vòng 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

149 

khổ này bao lâu một người chưa thoát khỏi các dục uẩn 
và hai loại dưỡng chất, đây được gọi là Quá Hoạn Trí 
(ādīnava-ñāṇa). Ngay cả Sakka (Đế Thích), vua của sáu 
cõi trời cũng bị tham ái và mười vòng khổ phát sinh từ 
hai loại dưỡng chất này tóm bắt. Nếu một người bị mắc 
bẫy trong cái vòng khổ này, họ sẽ không thể thoát khỏi, 
và sẽ phải tái sanh trong các kiếp sống tương lai phát 
sinh từ chín vòng khổ còn lại. 

Khi Quá Hoạn Trí thuần thục, lúc đó ước muốn, 
tham ái và chấp thủ đối với các dục uẩn và hai loại 
dưỡng chất biến mất. Người hành thiền thấy thân như 
đối tượng của sự ghê tởm và cảm thấy ác cảm với nó. 
Loại trí này được gọi là Yểm ly trí (nibbidā-ñāṇa). Sau 
khi đạt đến Yểm ly trí , người hành thiền có được minh 
sát trí mạnh mẽ. Có hai cấp độ minh sát trí, đó là minh 
sát trí yếu và minh sát trí mạnh mẽ. 

Sau khi đắc Yểm Ly Trí, sự quan tâm mà một 
người dành cho áo quần và ngoại hình cũng như sự 
thèm muốn đồ ăn đã giảm. Người ấy luôn luôn bất 
mãn, chán đời, và không bao giờ cảm thấy hạnh phúc 
thực sự. Người ấy không thể tìm thấy bất kỳ sự thích 
thú nào trong cõi người và cõi chư thiên. Người ấy 
muốn ngay lập tức được thoát khỏi các uẩn của kiếp 
sống con người và chư thiên, cũng như thoát khỏi sự 
ham muốn đối với hai loại dưỡng chất. Loại trí này 
được gọi là Dục Thoát Trí (muñcitu-kamyatā-ñāṇa). Nó 
có nghĩa là ước muốn thoát khỏi những ham muốn, 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

150 

chấp thủ và tham ái đối với các uẩn và dưỡng chất sau 
khi chết. Nó cũng giống như ước muốn cắt đứt sợi dây 
cột cái xác chó thối quanh cổ một người vậy. Đây là trí 
liên quan đến ước muốn chấm dứt sự chấp thủ vào các 
uẩn hiện tại của một người và hai loại dưỡng chất. 
Trong ẩn dụ trên, thân xác này được ví giống như xác 
chó thối. Sợi dây giống như sự chấp thủ vào các uẩn và 
dưỡng chất vậy. 

Cả ba loại trí vừa nói — Bố uý trí, Quá hoạn trí 
và Yểm ly trí, thuộc về trí hiểu biết sâu sắc về khổ. Sau 
khi đạt đến trí đó, người hành thiền cảm thấy khinh 
miệt đối với thân cũng như đối với các ngoại sắc pháp 
như mầu sắc và âm thinh. Người ấy không cảm thấy 
vui thích. Người ấy hạn chế chuyển động và nói năng. 
Chán ghét các danh uẩn, nhãn căn chế ngự. Còn về 
nhãn thức người ấy không muốn thấy bất cứ điều gì. 
Đối với nhĩ thức, tỷ thức, thiệt thức, và thân thức cũng 
vậy. Ý căn cũng được người ấy chế ngự. Ngoại trừ các 
Ân Đức của Phật, Pháp và tăng ra người ấy không 
muốn quán những đối tượng hiệp thế (lokiya) nào nữa. 
Chỉ có lòng mong mỏi và khát khao được giải thoát 
khỏi Dục Hữu và các uẩn. Để đạt được mục đích này 
một người phải dùng bốn mươi cách quán25 như: — 
                                            
25 Bốn mươi cách quán tưởng 
Trong ngôn ngữ Pāḷi, 40 cách tưởng này đều tận cùng với tiếp vĩ ngữ "to", vì 
thế chúng ta gọi nôm na là 40 "to". 
Có mười cách tưởng khác nhau về vô thường: 
1. Aniccato: vô thường 
2. Palokato: phân tán 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

151 

                                            
3. Calato: hay thay đổi 
4. Pabbanguto: dễ hư hoại 
5. Addhuvato: không bền 
6. Vipariṇāmadhammato: phải chịu biến hoại 
7. Asā rako: không có cốt lõi 
8. Vibhavato: phải chịu diệt vong 
9. Maraṇadhammato: phải chịu chết 
10. Sankhatato: hữu vi. 
Có hai mươi lăm cách tưởng về khổ. 
1. Dukkhato: khổ 
2. Rogato: bệnh hoạn 
3. Aghato: tai họa 
4. Gaṇḍato: ung nhọt 
5. Sallato: mũi tên 
6. Ābādhato: đau đớn 
7. Upaddavato: bất hạnh 
8. Bhatato: sợ hãi 
9. Ītito: bệnh dịch 
10. Upassagato: mối đe dọa 
11. Atānato: không có sự bảo vệ 
12. Aleṇato: không có nơi che chở 
13. Asaraṇato: không có nơi nương tựa 
14. Vadhakato: sát nhân 
15. Aghamūlato: cội nguồn của tai ương 
16. Ādīnavato: nguy hiểm 
17. Sāsavato: phải chịu (ảnh hưởng) của lậu hoặc 
18. Mārāmasato: miếng mồi của Ma vương 
19. Jātidhammato: phải chịu sanh 
20. Jarādhammato: phải chịu già 
21. Byādhidhammato: phải chịu bệnh 
22. Sokadhammato: khiến cho sầu khổ 
23. Paridevadhammo: khiến cho bi ai 
24. Upasāsadhammo:  khiến cho tuyệt vọng 
25. Samkilesadhammo: phải chịu phiền não. 
Có năm cách tưởng về vô ngã: 
1. Anattato: vô ngã 
2. Suññato: không 
3. Parato: biệt lập 
4. Rittato: trống rỗng 
5. Tucchato: vô dụng. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

152 

Sắc uẩn (rūpakkhandhe) là khổ (dukkhato), bệnh tật 
(rogato), mũi tên (sallato), tai hoạ (aghato), và sự bức 
bách (ābādhato), theo Vô Ngại Giải Đạo 
(Paṭisambhidāmagga) thì đây được gọi là Như Lý Quán 
Tưởng hay Tỉnh Sát Trí (paṭisaṅkhā-ñāṇa - 省察智). 
Những ham muốn, tham ái và chấp thủ đối với sắc 
thân và vật thực, đối với các dục trần thế gian, và đối 
với sáu loại thức kể cả tư và các danh uẩn đã bị diệt trừ 
hoàn toàn bằng như lý quán tưởng 

Khi sự giải thoát khỏi dục hữu và khổ đau do đồ 
ăn được xem là chắc chắn, vào lúc chứng đắc, sợ hãi và 
lo lắng chấm dứt. Sự bình yên tâm hồn được đạt đến. 
Sự lo lắng và khổ đau liên quan đến vật thực không 
còn nữa. Trí quán với sự xả ly hoàn toàn thoát khỏi mọi 
lo lắng và khổ liên quan đến các uẩn và đồ ăn là Hành 
Xả Trí (saṅkhārupekkhā-ñāṇa). 

Thuận thứ trí (anloma-ñāṇa) gồm Chuẩn bị 
(parikamma), Cận hành (upacāra), và Thuận thứ 
(anuloma), đi trước sự chứng đắc Đạo Trí (magga-ñāṇa). 

 
 
 

                                            
Trong khi thấy bốn mươi "to" này trong danh-sắc, bên trong và bên ngoài, 
quá khứ, hiện tại và vị lai như vậy, tuệ giác của một số hành giả sẽ tiến triển 
đưa đến sự chứng đắc A-la-hán Thánh quả. 
Ngoài ra, còn có cách luyện tập khác gọi là bảy cách quán sắc (rūpasattaka) 
và bảy các quán danh (nāmasattaka). (Trích trong Biết và Thấy) 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

153 

Trí Siêu Thế Thứ Nhất 
 
Bốn đạo trí thuộc về loại trí siêu thế. Trong bốn 

trí này, sau khi đạt đến sơ đạo Nhập lưu (sotāpatti-
magga), tham ái đối với dục hữu và đồ ăn gắn liền với 
thường tưởng, thường kiến, ngã tưởng, ngã kiến vốn là 
một phần của tham ái đó, nhân đích thực của khổ, 
tuyệt trừ vĩnh viễn. Từ giây phút đó trở đi người hành 
thiền không còn những nhận thức sai lầm và quan 
niệm sai lầm về sự thường hằng và bản ngã đối với các 
uẩn và dưỡng chất nữa. Tưởng về lạc vẫn còn nhưng 
không có tà kiến về lạc. Mọi tà kiến diệt và nhân-căn 
để có thể khiến một người phải tái sanh trong bốn cõi 
khổ cũng bị chặt đứt. Những ác nghiệp quá khứ đang 
mất đi sức mạnh và sẽ không lập lại trong tương lai. 
Mặc dù vị ấy còn phải lang thang trong vòng luân hồi 
sanh tử, nhưng vị ấy không có những phiền não thô, 
không làm những điều ác và thoát khỏi tái sanh trong 
bốn cõi khổ. Nếu tái sanh làm người vị ấy không tái 
sanh trong những tầng lớp bình dân, nghèo hèn mà 
phải trở thành hoặc là một người giầu có, thượng lưu 
hay một thành viên của gia đình hoàng tộc hay tầng 
lớp cai trị. Nếu tái sanh thiên giới, vị ấy sẽ không sanh 
trong tầng lớp chư thiên hạ liệt hoặc nuôi dưỡng tà 
kiến. 

Về vấn đề hưởng thụ các dục lạc, bậc Thánh 
Nhập Lưu không khác với người phàm vì tham dục đối 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

154 

với lạc tưởng vẫn hiện hữu. Tín nữ Visākhā trở thành 
Thánh Nhập Lưu khi mới bảy tuổi. Vào những dịp lễ 
hội bà thường đeo món trang sức khảm ngọc quý 
Mahalatapasādhana26  trị giá chín mươi triệu đồng tiền 
vàng. Bà thích thú trong việc cất giữ tài sản, như châu 
báu, vàng bạc. Bà sanh mười cậu con trai,  mười cô con 
gái, và tận hưởng cuộc sống của mình ở mức sung mãn 
nhất. Về phương diện này bà giống với những người 
bình thường khác. Ngay cả bây giờ bà vẫn đang hưởng 
những lạc thú cõi trời tế nhị và sự xa hoa trên cõi trời 
Nimmānarati (Hoá Lạc Thiên) như Chánh Cung 
Hoàng Hậu của vua trời Sunimmita. 

Khi thân kiến (sakkāya-diṭṭhi) và hoài nghi 
(vicikicchā) đã được đoạn trừ, thì nhân căn để khiến tái 
sanh trong bốn cõi khổ và tái sanh như một kẻ phàm 
phu cũng được bứng gốc. Vì thế, Bậc Thánh (Ariya) 
không có cơ hội để bị tái sinh như một người khổ, một 

                                            
26 Mahālatā pasādhana: Một món trang sức làm bằng vàng rất quý giá. 
Thời Đức Phật chỉ ba người có nó — đó là Mallikā, vợ của tướng quân 
Bandhula, bàVisākhā và tiểu thư Devadāniyacora, con gái của trưởng 
khố Benares. Tương truyền chỉ người phụ nữ nào có sức mạnh của năm 
con voi mới có thể mang được nó. 

(A very costly ornament of gold. In the time of the Buddha it was 
possessed only by three persons: Bandhula’s wife, Mallikā, Visākhā 
and Devadāniyacora, the daughter of the treasurer of Benares. Only a 
woman possessed of the strength of five elephants could wear it.) 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

155 

người hay chư thiên hạ liệt. Hết kiếp này đến kiếp 
khác, tối đa bảy kiếp trí của vị ấy chỉ có đi đến phát 
triển cao hơn mà thôi. 

- Hỏi: Ở các giai đoạn Bố uý trí, Quá hoạn trí, 
Yểm ly trí và dục thoát trí, có phải các dục 
uẩn, dưỡng chất và lạc được quán với sự ghê 
tởm và sợ hãi không? Điều này có thể xảy ra 
như thế nào nếu bậc Nhập Lưu vẫn có thể thụ 
hưởng những thứ ấy tới mức sung mãn nhất? 
Những lời tuyên bố như vậy không phải trái 
ngược nhau sao? 

- Trả lời: Nếu một người mắc bệnh hiểm nghèo 
mà ăn thịt bò, thịt heo, thịt gà hay cá, người 
ấy có thể bị mù, điếc hay thậm chí có thể chết. 
Trong lúc đang trị bệnh, người này rất sợ ăn 
những loại thịt cá ấy. Tuy nhiên, cuối cùng 
nhờ uống thuốc người ấy hết bệnh. Từ đó trở 
đi không có sự tai hại nào có thể xảy đến với 
người ấy do ăn thịt cá. Bây giờ người ấy có thể 
ăn chúng nếu người ấy muốn. 

Bệnh hiểm nghèo ở đây được ví giống như thân 
kiến, nhân căn để của tái sanh trong bốn cõi khổ. 
Những món ăn thượng vị như thịt cá, sự xa hoa và dục 
lạc của chư thiên và con người giống như dưỡng chất 
đối với các uẩn của con người và chư thiên. Sự gia tăng 
những cơn đau và bệnh tật ngiêm trọng có thể khiến 
cho tứ chi và nội tạng của một người suy yếu cũng 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

156 

giống mười vòng khổ dẫn đến tái sanh trong địa ngục 
A-tỳ. Thời gian sau khi việc chữa trị có hiệu quả cũng 
giống như thời gian sau khi thân kiến sâu dày và mười 
vòng khổ được đoạn trừ vậy. Việc ăn thịt cá theo ước 
muốn của một người sau khi hết bệnh cũng giống như 
sự hưởng thụ các uẩn và các dục lạc của chư thiên và 
con người khi không còn thân kiến nữa. 

Hãy ghi nhớ kỹ ví dụ này.  
 
Trí Siêu Thế Thứ Hai 
 
Nhất Lai Đạo (Sakadāgāmi-magga) là trí siêu thế 

thứ hai. Bậc Thánh Nhất Lai có thể đoạn trừ những 
phiền não thô còn lại trong bậc Nhập Lưu. Tuy nhiên, 
vị ấy chưa hoàn toàn thoát khỏi tham, sân, si, và vẫn 
còn hưởng thụ các dục lạc như thích thú trong các uẩn 
và đồ ăn. 

 
Trí Siêu Thế Thứ Ba 
 
Bất lai đạo (anāgāmi-magga) là trí siêu thế thứ ba. 

Vào lúc chứng đắc đạo trí thứ ba này, tham ái đối với 
các uẩn danh-sắc cũng như hai yếu tố của sự sống hay 
hai loại dưỡng chất — nội dưỡng chất và ngoại dưỡng 
chất đoạn trừ hoàn toàn cùng với nhân căn để của 
những khuynh hướng ngủ ngầm. Sau khi chấm dứt 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

157 

kiếp sống hiện tại các uẩn dục giới sẽ không xuất hiện 
do tham ái đối với các uẩn và vật thực đã diệt. Do tham 
dục đã chấm dứt vĩnh viễn, cái khổ vì vật thực không 
còn nữa. Một người như vậy, sau khi chấm dứt kiếp 
sống hiện tại chắc chắn phải đi đến cõi Phạm thiên. Vị 
ấy sẽ không bao giờ tái sanh lại trong cõi dục giới nữa. 

Sân và ưu tâm chấm dứt do sự đoạn trừ của tham 
ái đó. Sau khi chứng đắc Bất Lai một người hoàn toàn 
thoát khỏi sân hận, lo lắng, và sầu ưu trong kiếp sống 
hiện tại và trong các kiếp sống tương lai. 

Địa vị tinh thần của người ấy trong kiếp sống 
hiện tại và các kiếp sống tương lai, nhất định sẽ rất bình 
yên giống như một hồ sen cực kỳ thơm mát. Tuy nhiên 
họ vẫn còn cảm giác thích thú (tham) đối với các các 
uẩn và sự hiện hữu trong cõi Phạm thiên sắc giới và vô 
sắc giới (arūpa), cũng như sự hưởng thụ quyền lực, vinh 
quang, và xa hoa. Như vậy, vào lúc chứng Bất lai đạo 
tham ái đối với hai loại dưỡng chất chấm dứt vĩnh viễn. 
Đỉnh cao của Đoạn Biến Tri (pahāna pariññā) được 
thành tựu. Và khi một người đạt đến Đạo này, do tất cả 
phiền não dục đã được thắng phục, việc hành thiền 
trên hai loại dưỡng chất không còn cần thiết nữa. 

Vào lúc bứng gốc nhân căn để của các uẩn và sự 
hiện hữu cõi dục, sự tuyệt diệt của cái khổ liên quan 
đến hai loại dưỡng chất của đồ ăn có thể xảy ra. Vì nếu 
nhân căn để đó vẫn còn, cho dù trong cõi Phạm Thiên 
Phi Tưởng Phi Phi Tưởng (nevasaññānāsaññāyatana), 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

158 

một người chắc chắn cũng sẽ rơi vào mười vòng khổ 
của dục giới trở lại. Nhân căn để của các uẩn và sự hiện 
hữu dục giới sẽ chỉ diệt khi sự tham muốn của năm căn 
(giác quan) chấm dứt. Tham muốn ấy tạo ra các uẩn 
dục giới từ đó làm phát sanh mười vòng khổ liên quan 
đến hai loại dưỡng chất. Nếu một người nhận ra rằng 
quả thực có khổ đối với mười yếu tố dinh dưỡng của 
đồ ăn, lúc ấy các uẩn và sự hiện hữu dục giới cũng tỏ 
ra đáng sợ hãi. Tham muốn của năm giác quan cũng 
thế. Tham muốn đó có thể được đoạn trừ. Sau khi đoạn 
trừ tham muốn đó, nhân căn để của các uẩn và sự hiện 
hữu dục giới sẽ diệt và người ấy được thoát khỏi sự có 
thể xảy ra của việc tái sanh như một chúng sanh nơi 
một trong những cõi dục.  

Để làm sáng tỏ điều này Đức Phật tuyên bố:— 
“Kabaḷīkāre, bhikkhave, āhāre pariññāte 

pañcakāmaguṇiko rāgo pariññāto hoti. Pañcakāmaguṇike 
rāge pariññāte natthi taṃ saṃyojanaṃ yena saṃyojanena 
saṃyutto ariyasāvako puna imaṃ lokaṃ 
āgaccheyya.” (Nidāna-Vagga Samyutta)27 

                                            

27 Này các Tỷ-kheo, Ta nói đoàn thực cần phải nhận xét như 
vậy. Này các Tỷ-kheo, khi đoàn thực được hiểu biết, thời lòng 
tham đối với năm dục trưởng dưỡng được hiểu biết. Khi lòng 
tham đối với năm dục trưởng dưỡng được hiểu biết, thời không 
còn kiết sử, do kiết sử này, một vị Thánh đệ tử bị trói buộc để 
phải sanh lại đời này. Tương Ưng Kinh. HT Minh Châu dịch 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

159 

“Này các Tỳ-kheo, bốn yếu tố dinh dưỡng của 
đồ ăn (kabaḷīkāre, thường dịch là Đoàn Thực) — đó là 
thứ để ăn, uống, nhai, và nếm — phải được hiểu biết 
thấu đáo bằng thẩm biến tri (pariññāte). Nếu dục tham 
(rāgo) đối với năm món dục lạc (pañcakāmaguṇiko — 
năm dục trưởng dưỡng: sắc đẹp, tiếng hay, mùi thơm, vị 
ngon…) — được hiểu biết thấu đáo; thời dục kiết sử nào 
do bị trói buộc bởi dục kiết sử ấy (saṃyojanena 
saṃyutto) một người phải tái sanh lại trong đời này 
(imaṃ lokaṃ); vị thánh đệ tử (ariyasāvako) —  bậc đã cắt 
đứt dục tham vốn dính mắc vào năm món dục lạc — 
không có kiết sử ấy (taṃ saṃyojanaṃ) để phải bị tái 
sanh trong các cõi dục nữa.” 

Liên quan đến các yếu tố dinh dưỡng của đồ ăn 
(đoàn thực) có một câu chuyện ngụ ngôn kể về một cặp 
vợ chồng nọ đã phải giết và ăn thịt đứa con độc nhất 
của mình trong cuộc hành trình đi qua sa-mạc đầy 
nguy hiểm của họ. Ngụ ngôn này được dùng nhằm chỉ 
ra cho thấy cách bậc Thánh Bất Lai đã hoàn thành 
nhiệm vụ của thẩm biến tri như thế nào. Theo ngụ 
ngôn này, khi một người đạt đến đạo quả Bất lai, với 
trí tuệ sâu sắc (thẩm biến tri) đã hoàn thành, họ có thể 
hành xử đúng theo tinh thần của câu chuyện ngụ ngôn 
ấy. Thái độ tinh thần của các bậc Nhập Lưu và Nhất 
Lai vẫn còn bị ảnh hưởng bởi tham ái của họ đối với lạc 
tưởng và vì thế không thuận theo ngụ ngôn đó được. 

                                            
 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

160 

Các vị vẫn chưa thoát khỏi sự hưởng thụ đồ ăn. Tất 
nhiên ở đây không cần thiết phải đề cập đến thái độ 
của kẻ phàm phu về phương diện này làm gì.  

Câu chuyện ngụ ngôn đó như thế này: Hai vợ 
chồng nọ, chỉ mang theo một ít lương thực và đứa con 
trai nhỏ của mình, tiến hành một cuộc hành trình đầy 
khó khăn qua sa mạc. Giữa chừng của cuộc hành trình, 
lương thực họ mang theo hết. Họ không thể tiếp tục 
cũng không thể  rút lui. Họ ở trong tình thế vô cùng 
khó khăn. Cha của đứa bé nghĩ, “Nếu cứ tiếp tục như vầy 
chẳng bao lâu chúng ta sẽ chết. Chúng ta chỉ có thể tiếp tục 
cuộc hành trình nếu chúng ta giết đứa con trai độc nhất này 
và dùng thịt của nó làm lương thực. Như vậy chỉ một mình 
con trai chúng ta phải chết. Và chỉ cách đó chúng ta mới có 
thể đi đến đích an toàn.” Nghĩ vậy xong, anh bàn bạc ý 
kiến với người vợ. Mẹ của đứa bé không còn cách nào 
khác ngoài việc đồng ý. Không muốn tự tay giết con 
mình. Họ nghĩ ra một kế hoạch qua đó đứa bé sẽ chết 
một cách ngẫu nhiên. Sau khi đứa bé chết, họ cắt xác 
nó thành từng miếng và trên đường đi họ ăn thịt mỗi 
ngày hai lần cho tới khi đến nơi cần đến. 

Trong chuyện ngụ ngôn này, việc giết đứa con 
thân yêu là không thể tránh được. Nghĩ ra cách khiến 
cho nó chết, thực hiện việc đó, chứng kiến cái chết, cắt 
xác thành từng miếng, ăn những miếng thịt ấy ngày hai 
lần, bỏ thịt vào miệng, nhai và nuốt chúng cũng là điều 
không thể tránh. Tất cả những hành động này được 
thực hiện với một thái độ ghê tởm. Theo cách tương tự, 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

161 

việc tìm kiếm và ăn những món đồ ăn cũng phải được 
làm như vậy.  

Trong ba loại Biến Tri, loại biến tri thứ hai — 
thẩm biến tri (tīraṇa-pariññā), là thiết yếu nhất. Biến tri 
muốn nói tới sự chứng đắc các tuệ minh sát vốn chỉ có 
thể khả dĩ sau khi tìm ra nhân căn để. Trí một phần 
không được gọi một cách chính đáng là “biến tri — 
pariññā”. Việc nghiên cứu thấu đáo Vi-diệu-Pháp, 
giảng dạy và viết về vô thường, dựa trên sự suy luận 
hợp lý là nhiệm vụ của văn tuệ (trí có được do nghe). 
Chúng không phải là thẩm biến tri. Chúng cũng không 
phải minh sát trí dựa trên những thực tại hiện tiền và 
có được bằng cách tư duy và quán chiếu.  Nếu trí có 
được do nghe phải được bao gồm trong biến tri thì nó 
chỉ nên được xếp loại như tri biến tri (ñāta-pariññā) mà 
thôi. 

Những lời dạy do các vị sư thuyết giảng là nhiệm 
vụ giáo thuyết (desanā,教說) và giáo giới (anusāsana, 
教誡). Thuyết giảng “Sắc là vô thường, thọ là vô thường, 
v.v…,” phù hợp theo kinh điển là nhiệm vụ giáo thuyết 
(thuyết pháp). Liên quan đến cách diễn đạt “Sắc là vô 
thường,” thúc giục và truyền dẫn cho người nghe sự 
hiểu biết sâu sắc về bản chất vô thường của các sắc 
pháp là nhiệm vụ giáo giới (khuyên răn). Nhiệm vụ 
thuyết pháp được xem như thành công ngay cả khi nó 
chỉ được người nghe ghi nhớ. Nhiệm vụ giáo giới được 
thực hiện đầy đủ khi (người nghe) hiện thực hoá được 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

162 

sự hiểu biết sâu sắc. Nghĩa là nó phải được thực hiện 
đi thực hiện lại nhiều lần trong nhiều ngày với những 
lý lẽ có thể cảm nhận được và những thực tại có thể 
thấy được trong hiện tại để hiểu rõ “Sắc là vô thường.” 
Tri biến tri liên quan đến vô thường được phân biệt 
một cách rõ ràng trong khoảnh khắc hiện tại nếu một 
người thấy được sự diệt hay biến mất liên tục của cái 
gọi là một người đi hay thực thể đi trong quá trình bước 
đi. Đối với các oai nghi khác cũng phải được ghi nhận 
theo cách thức tương tự. 

Mục tiêu của việc giáo giới liên tục chỉ thành tựu 
khi người nghe thấy được chúng như thể thấy với mắt 
thường của họ vậy. Những lời giáo giới lập đi lập lại 
liên tục, ngay cả chỉ để mô tả “Sắc là vô thường” thôi 
có thể đã bao gồm hơn một trăm trang giấy. Đó là lý 
do vì sao ngôn từ chính xác của một bài pháp được lưu 
giữ trong những Chuyên Luận giá trị. Chưa kể những 
ngôn từ của sự giáo giới được lập đi lập lại ở đó. 

Trong Thanh Tịnh Đạo, chương nói về sự giáo 
giới? được mô tả như Bảy cách quán sắc (Rūpasattaka — 
Nhóm Bẩy Sắc) và Bảy cách quán danh (Nāmasattaka —
Nhóm Bẩy Danh)28. Mặc dù những đề tài này rất khó, 

                                            
28 Trong “Biết và Thấy” thiền sư Pa Auk Sayādaw có giải thích Bảy cách 
Quán này như sau: 
Ngoài ra, còn có cách luyện tập khác gọi là bảy cách quán sắc 
(rūpasattaka) và bảy cách quán danh (nāmasattaka). 
Bảy Cách Quán Sắc. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

163 

                                            
Sắc mà hành giả phân biệt trong bảy cách này là sắc thuộc bốn loại 
theo nguồn gốc (sắc do nghiệp sanh, do thời tiết sanh, do tâm sanh và 
do vật thực sanh). 
(1) Cách thứ nhất: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của sắc 
trong toàn bộ kiếp sống này từ lúc tái sanh cho đến lúc chết, cả ở bên 
trong lẫn bên ngoài. 
(2) Cách thứ hai: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của sắc ở 
những giai đoạn khác nhau trong kiếp này cả bên trong lẫn bên ngoài. 
Hành giả xem quãng đời này là một trăm năm và chia nó thành ba giai 
đoạn ba mươi ba năm. Rồi thấy rằng danh và sắc trong mỗi giai đoạn 
sanh và diệt ở đó, chứ không đi qua giai đoạn kế tiếp, điều đó có nghĩa 
chúng là vô thường, khổ và vô ngã vậy. 
Kế đó chia quãng đời này thành những giai đoạn càng lúc càng nhỏ 
hơn và cũng thấy theo cách như vậy. Ở đây, hành giả lần lượt chia một 
trăm năm của cuộc đời này thành: mười giai đoạn 10 năm, hai mươi 
giai đoạn 5 năm, hai mươi lăm giai đoạn 4 năm, ba mươi ba giai đoạn 
3 năm, năm mươi giai đoạn 2 năm, một trăm giai đoạn 1 năm, ba trăm 
giai đoạn 4 tháng, sáu trăm giai đoạn 2 tháng và hai ngàn bốn trăm 
giai đoạn nửa tháng, và cuối cùng chia mỗi ngày thành hai giai đoạn, 
rồi sáu giai đoạn. Ở mỗi trường hợp như vậy hành giả thấy ra rằng sắc 
trong một giai đoạn sanh lên và diệt ở đó chứ không chuyển qua giai 
đoạn kế tiếp, điều đó có nghĩa rằng nó là vô thường, khổ và vô ngã 
vậy. 
Rồi giảm các giai đoạn xuống còn khoảng thời gian của mỗi chuyển 
động thân như bước tới, bước lui, nhìn trước, nhìn hai bên, co duỗi 
chân tay v.v... Sau đó hành giả chia mỗi bước chân thành sáu giai 
đoạn: nhấc, dở, bước tới, hạ, đặt và nhấn. Cũng thấy vô thường, khổ 
và vô ngã trong sắc của mỗi giai đoạn hàng ngày trong quãng đời một 
trăm năm này. 
(3) Cách thứ ba: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của sắc do 
vật thực sanh. Đó là, hành giả thấy chúng trong sắc của các giai đoạn 
lúc đói và lúc đã thỏa mãn, và thấy rằng nó không di chuyển từ giai 
đoạn đói sang giai đoạn đã thỏa mãn (và ngược lại), mỗi ngày trong 
quãng đời một trăm năm này. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

164 

                                            
(4) Cách thứ tư: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của sắc do 
thời tiết sanh. Đó là thấy chúng trong sắc của những giai đoạn lúc 
nóng, lúc lạnh và thấy rằng nó không chuyển từ giai đoạn của cảm 
giác nóng sang giai đoạn của cảm giác lạnh (và ngược lại), mỗi ngày 
trong quãng đời một trăm năm này. 
(5) Cách thứ năm: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của sắc do 
nghiệp sanh. Đó là, thấy rằng sắc của mỗi trong sáu căn môn sanh và 
diệt ở đó chứ không chuyển sang môn khác, mỗi ngày trong quãng đời 
một trăm năm này. 
(6) Cách thứ sáu: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của sắc do 
tâm sanh. Đó là thấy chúng trong sắc của các giai đoạn khi vui và hài 
lòng, khi không vui và buồn rầu, mỗi ngày trong quãng đời một trăm 
năm này. 
(7) Cách thứ bảy: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của sắc 
không linh hoạt trong hiện tại, tức là sắc không có sáu nội xứ, chẳng 
hạn như sắt, thép, đồng, chì, vàng, bạc, nhựa, ngọc trai, đá quý, đồi 
mồi, cẩm thạch, san hô, đất, đá, bê tông, cây cối... Các loại sắc đó chỉ 
tìm thấy ở bên ngoài. 
Trên đây là bảy cách quán sắc. 
Bảy Cách Quán Danh. 
Trong bảy cách quán danh, hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã 
của các tâm - minh sát (danh) vốn thấy ba đặc tánh đó trong bảy cách 
quán sắc. Điều này có nghĩa rằng, đối tượng của hành giả, trong mỗi 
trường hợp, là một tâm minh sát, tâm này sẽ được hành giả thấy với 
một tâm minh sát theo sau. 
(1) Cách thứ nhất: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của sắc 
thuộc bảy cách quán sắc, nhưng thấy sắc chỉ như một nhóm. Kế đó, 
hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của danh đã thấy sắc này. 
Nghĩa là, hành giả thấy sắc uẩn là vô thường và rồi thấy sự vô thường, 
khổ và vô ngã của chính tâm minh sát ấy trong mỗi trường hợp, với 
một tâm minh sát theo sau. Đối với sắc uẩn (sắc thấy theo nhóm) được 
thấy như khổ và vô ngã hành giả cũng làm theo cách thức như vậy. 
(2) Cách thứ hai: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của danh 
quán mỗi trong bảy cách quán sắc. Nghĩa là, hành giả thấy sắc ở mỗi 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

165 

                                            
trong bảy cách quán sắc là vô thường, rồi thấy sự vô thường, khổ và 
vô ngã của chính tâm minh sát đó trong mỗi trường hợp với một tâm 
minh sát theo sau. Đối với sắc được thấy như khổ và vô ngã hành giả 
cũng làm theo cách thức như vậy, và cũng làm vậy đối với mỗi trong 
các tâm minh sát trong những giai đoạn nhất định ở mỗi ngày của 
quãng đời một trăm năm này. 
(3) Cách thứ ba: Hành giả lại thấy vô thường, khổ và vô ngã của danh 
quán mỗi trong bảy cách quán sắc, nhưng làm như thế bốn lần liên 
tiếp. Nghĩa là, hành giả lại thấy ở mỗi trong bảy cách quán sắc như vô 
thường và rồi thấy sự vô thường, khổ và vô ngã của tâm minh sát đầu 
tiên đó với một tâm thứ hai, và tâm minh sát thứ hai với một tâm thứ 
ba v.v... cho đến khi với tâm minh sát thứ năm hành giả thấy ra vô 
thường, khổ và vô ngã của tâm minh sát thứ tư. 
(4) Cách thứ tư: Hành giả cũng làm như trước, nhưng tiếp tục cho đến 
với tâm minh sát thứ mười một, hành giả thấy ra vô thường, khổ và vô 
ngã của tâm minh sát thứ mười. 
(5) Cách thứ năm: Hành giả thấy vô thường, khổ và vô ngã của danh 
để loại trừ các tà kiến. Ở đây, một lần nữa, hành giả thấy các tâm minh 
sát của bảy cách quán sắc, nhưng tăng cường tưởng vô ngã để vượt 
qua các tà kiến, đặc biệt là ngã kiến. 
(6) Cách thứ sáu: Hành giả thấy ra vô thường, khổ và vô ngã của danh 
để loại trừ mạn. Một lần nữa, hành giả thấy các tâm minh sát của bảy 
cách quán sắc, nhưng tăng cường tưởng vô thường để vượt qua mạn. 
(7) Cách thứ bảy: Hành giả thấy ra vô thường, khổ và vô ngã của danh 
để chấm dứt tham ái. Một lần nữa hành giả thấy các tâm minh sát của 
bảy cách quán sắc, nhưng tăng cường tưởng khổ để vượt qua tham ái. 
Trên đây là bảy cách quán danh. Mặc dù không tuyệt đối cần thiết, 
song nếu thực hiện những bài tập này đối với danh và sắc thuộc hiện 
tại, quá khứ và vị lai, bên trong và bên ngoài sẽ rất lợi ích. 
Cùng với việc hoàn tất những bài tập này, danh và sắc chắc chắn sẽ 
trở nên rõ ràng đối với hành giả. 
Đến đây, phần giải thích về cách làm thế nào để tu tập tuệ thẩm sát 
các hành trong các phạm trù đã hoàn tất, như vậy chúng ta sẽ bàn đến 
cách tu tập tuệ về sự sanh diệt của các hành. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

166 

trừ khi có sự giúp đỡ của một vị thầy có năng lực người 
ta mới có thể hiểu được chúng. Ngày nay, tìm được một 
vị thầy có năng lực và sẵn lòng giải thích chi tiết những 
vấn đề này không phải là dễ. 

Chấm dứt phần nói về thiền trên các yếu tố dinh 
dưỡng của đồ ăn. 

 
Ba Danh Thực (Vật Thực của Tâm) 
 
Đến đây, ba danh thực sẽ được giải thích. Trong 

số ba danh thực này, thức (viññāṇa) là yếu tố quan 
trọng nhất. Tuy nhiên, sau khi giải thích xong sắc thực 
(đoàn thực) đầu tiên ở trên, xúc (phassa) sẽ được giải 
thích (vì xúc rõ nhất khi nó chạm vào đối tượng.) Tư 
niệm thực (Manosañcetanāhāra) được làm sáng tỏ sau 
Xúc. Như vậy, Thức Thực (viññāṇāhāra) không được 
đề cập ở giữa mà để ở cuối cùng. 

Về nhiệm vụ của chúng, có thể sắp xếp theo mức 
độ quan trọng như sau: 

1. Thức thực (viññāṇāhāra), 
2. Xúc thực (phassāhāra), và 
3. Tư niệm thực (manosañcetanāhāra). 

                                            
(Trích trong Biết và Thấy, bản dịch của Tỳ-kheo Pháp Thông) 
 
 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

167 

Ở đây, lấy sự thành tựu làm yếu tố chính, Thức 
thực (viññāṇāhāra) sẽ được giải thích trước. 

Trong ba danh thực thì thức được xác định là cái 
biết đối tượng. Trong khi nhiệm vụ của xúc là nắm bắt 
các yếu tố đáng ưa (iṭṭha) và không đáng ưa (aniṭṭha) 
của đối tượng. Còn việc rút những tinh chất khả lạc và 
bất khả lạc từ các đối tượng và xúi giục các danh pháp 
đồng sanh (hay các tâm sở đồng sanh) là tư (cetanā). 

Chẳng hạn, nếu không có cái gọi là xúc, mà chỉ 
có thức trong các chúng sinh, thời họ chỉ biết đến nhiệt 
(nóng hoặc lạnh) chứ không cảm giác được bất kỳ cái 
khổ có tính đau đớn và không thể chịu đựng được nào 
phát sanh do tiếp xúc với nó. Còn nếu họ chỉ có xúc mà 
không có thức (khả năng nhận thức) lúc đó thậm chí họ 
sẽ không cảm giác được những ngọn lửa của địa ngục 
A-tỳ, vì họ vô tri giống như một khúc gỗ. Nếu họ chỉ 
có thức và xúc mà không có tư (cetanā), họ sẽ không có 
khả năng tạo ra bất kỳ sự chuyển động nào của thân, 
ngữ và ý do sự xúc chạm khó chịu của họ với cái nóng 
khắc nghiệt. Ba loại hành đó — thân hành, khẩu hành 
và ý hành (hay sự chuyển động của thân, ngữ, ý) phát 
sanh do nhiệm vụ của tư (cetanā). Đây là những khác 
biệt của danh thực liên quan đến khổ đau. Như vậy, ba 
loại danh thực này cần phải được hiểu một cách đúng 
đắn đối với cái lạc mà chúng đem lại cho con người, 
chư thiên và Phạm thiên. 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

168 

Tầm Quan Trọng Của Xúc 
 

Trong thế gian này mỗi loại lạc và hỷ phát sanh 
đều do xúc. Đối với sự đau  khổ cũng vậy. Nếu không 
có xúc trong thế gian này, thời sẽ không có bất kỳ lạc, 
hỷ, khổ, ưu nào. Tình trạng đó sẽ khiến cho tham ái, 
sân hận,… không có mặt. Nếu tham, sân không có mặt 
thời cũng không một phiền não nào trong số những 
phiền não đa dạng có thể sanh khởi. Điều này cho thấy 
tầm quan trọng của xúc là như thế nào. 

 
Tầm Quan Trọng Của Tư 

 
Chính tư (cetanā) là cái luôn luôn thúc đẩy tâm 

và các pháp đồng sanh (tâm sở) của nó hướng về 
những đối tượng khác nhau. Chẳng hạn hãy nhìn vào 
bản chất hiếu động của tâm khi đối mặt với một đối 
tượng nào đó của tham xem. Tư (cetanā) lúc đó thúc 
đẩy tâm và các tâm sở của nó ham muốn (đối tượng). 
Nó dồn tâm về phía tham. Hưởng thụ đối tượng, tư đẩy 
tâm xa hơn về phía đối tượng của tham. Tư cũng thúc 
đẩy tâm theo đuổi những đối tượng của sân và si theo 
cách tương tự như vậy. 

Tư (cetanā) của người bình thường rất yếu khi 
thực hiện những hành động thiện liên quan đến đức 
tin, trí tuệ, bố thí, giữ giới và hành thiền. Có thể nói nó 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

169 

thúc đẩy và thôi thúc tâm hướng đến những thiện 
nghiệp ấy một cách chậm chạp và yếu ớt. Nó cần phải 
được cung cấp một sự hỗ trợ mạnh mẽ bằng cách suy 
nghĩ đến những nguy hiểm của việc tái sanh vào bốn 
cõi khổ trong vòng luân hồi bất tận này, và trong việc 
thấy trước hiệu quả của những thiện nghiệp, bởi vì tâm 
thích thú trong việc làm những điều ác. Tư thúc đẩy và 
thuyết phục tâm đi đến những sanh thú xấu rất nhanh 
theo ý muốn của nó. Vì nếu sanh thú ấy không phải 
theo ý thích của nó, nó không thể làm vậy được. 

 
Hành Uẩn 
 
Saṅkhārakkhandha hay Hành Uẩn bao gồm 

năm mươi tâm sở (cetasikas) trừ thọ và tưởng. Hãy xét 
ví dụ này của tư và bốn mươi chín tâm sở còn lại trong 
số năm mươi tâm sở tạo thành Hành Uẩn xem. Giả sử 
có bốn mươi chín chiếc sà-lan và chỉ có một chiếc tầu 
lai dắt duy nhất. Những chiếc sà lan được chất đầy 
hàng hoá để đưa đến một cảng khác bằng chiếc tầu lai 
dắt ấy. Những người đứng xem trên bờ có thể thấy 
chiếc tầu lai dắt nào đang kéo chiếc sà lan nào ra giữa 
sông. Nó sẽ lai dắt chiếc sà-lan đi đến một bến cảng 
như vậy, như vậy. Giống như ví dụ đó, đôi khi Tư kéo 
tham ra khỏi tâm và đẩy nó về phía đối tượng. Đôi khi 
Tư kéo sân ra khỏi tâm để di chuyển đến đối tượng của 
sân và hành động cùng với tâm sân ấy. Đối với bốn 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

170 

mươi bảy tâm sở còn lại của hành uẩn cũng cần được 
hiểu như vậy. Nhiệm vụ của Tư không chấm dứt khi 
một hữu tình chúng sinh chết. Sau cái chết và sự diệt 
của thực thể vật chất do quả nghiệp quá khứ tạo ra 
(thân nghiệp sanh), tư sẽ thúc đẩy các pháp đồng sanh 
mang lấy một hình thức hiện hữu mới. Tư và những 
nhiệm vụ của nó chỉ dừng lại hay diệt vào lúc Bát Niết-
bàn (parinibbāna). Đây là tầm quan trọng của Tư. 

 
Những Ví Dụ Cho Ba Danh Thực 
 
Có ba người đàn ông; một người thì đi tìm hộp 

diêm và que diêm, một người khác đánh diêm để tạo 
ra lửa, người thứ ba dùng lửa để đốt cháy mọi căn nhà. 
Ba người đàn ông đó giống như ba loại danh thực. Hộp 
diêm và que diêm giống như sáu trần cảnh. Ngọn lửa 
trong đám cháy giống như một hương vị không đáng 
mong muốn. 

Người thứ nhất gom những cây mía lại. Người 
thứ hai ép nước mía. Cây mía giống như sáu dục trần. 
Nước mía giống như vị đáng mong muốn. 

Một hữu tình chúng sinh có cả danh và sắc. Nói 
cách khác, anh ta hay cô ta có hai loại uẩn — danh uẩn 
và sắc uẩn. Sáu loại thức là sáu cửa của tâm. Sáu dục 
trần đi vào tâm qua sáu cửa ấy. Nếu nó là một đối 
tượng đáng mong muốn sức mạnh của xúc lúc đó sẽ 
rút tinh chất đáng mong muốn từ đối tượng ấy. Nếu 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

171 

đối tượng không đáng mong muốn nó cũng rút tinh 
chất không đáng mong muốn từ đó. Sáu loại Tư xúi 
giục cả ngôi làng tâm trải nghiệm những tinh chất 
đáng mong muốn hay không đáng mong muốn. 
Không có tâm sở nào bị bỏ lại. Tất cả đều phải nhanh 
chóng đi ra để hưởng thụ những dục trần có liên quan 
ấy. Thức và xúc cũng dự phần trong sự hưởng thụ của 
chúng. Nếu những trạng thái tự nhiên của các hiện 
tượng này được quan sát một cách khách quan thời sẽ 
có nhiều ví dụ đại loại như vậy. 

Đây là sự giải thích tóm tắt liên quan đến Tri 
biến tri về ba loại danh thực. 

 
Tri Biến Tri về Thức Thực 

 
Ở đây, thức thực sẽ được giải thích. 
“Viññāṇe, bhikkhave, āhāre pariññāte nāmarūpaṃ 

pariññātaṃ hoti, nāmarūpe pariññāte ariyasāvakassa natthi 
kiñci uttari karaṇīyanti vadāmī.”29 

“Này các Tỳ-kheo nếu thức thực (viññāṇe āhāre) 
được biến tri (hiểu biết thấu đáo) thời các hiện tượng 

                                            

29 Này các Tỷ-kheo, khi thức thực đựơc hiểu rõ, thời danh sắc 
được hiểu rõ. Khi danh sắc được hiểu rõ, thời Ta nói rằng vị 
Thánh đệ tử không làm gì thêm nữa. (HT Minh Châu dịch) 

 

http://www.aimwell.org/ahara.html#n04


Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

172 

danh và sắc cũng được biến tri (nāma-rūpa pariññāte). 
Với sự biến tri danh và sắc vị Thánh đệ tử (Ariyasāvaka) 
không còn gì để làm (natthi kiñci) thêm nữa (uttari 
karaṇīyanti) vì đời Phạm hạnh đã được hoàn thành; Ta 
tuyên bố như vậy (iti vadāmi).” 

Trong trường hợp của thức thực, nếu nhiệm vụ 
của trí (biến tri) được thành tựu thời không còn bất kỳ 
công việc đặc biệt nào cần phải làm bởi các tâm sở xúc, 
thọ, tưởng, tư, v.v… hay bốn đại chủng (sắc tứ đại) và 
các phái sinh của chúng (24 sắc y đại sinh) nữa vì chúng 
đã được thành tựu một cách tự động. Nếu danh và sắc 
đã được biến tri  (hiểu biết một cách thấu đáo), việc an trú 
trong phạm hạnh kể như đã được làm xong 
(brahmacariyavāsa). Không cần nỗ lực thêm nữa để tăng 
thượng giới, tăng thượng định và tăng thượng tuệ 
trong kiếp hiện tại này. Trong vòng luân hồi, ngay cả 
những nhiệm vụ của giới, định, và tuệ mà các sa-môn 
và Tỳ-kheo thực hành cũng là cội nguồn của khổ. Có 
thể nói trong quá trình sanh tử luân hồi mà khởi đầu 
và chấm dứt của nó không thể tính kể được, những 
công việc (tu tập tăng thượng giới, định, tuệ) đầy khổ 
đau ấy đã được các sa-môn và Tỳ-kheo thực hiện đi 
thực hiện lại vô số lần. Tuy nhiên, họ vẫn chưa thành 
công hoàn toàn, vì những sa môn và Tỳ-kheo ấy có lúc 
phải tái sanh trong bốn cõi khổ do chỉ thành tựu phần 
nào đó của họ. Việc sống đời phạm hạnh chỉ chấm dứt 
nếu thức thực được biến tri và quán triệt. Và khi đó 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

173 

người ta mới hưởng được sự giải thoát hoàn toàn khỏi 
vòng luân hổi khổ nhờ an trú trong phạm hạnh. Điều 
đó có nghĩa là người ấy sẽ không còn phải nếm trải khổ 
đau thêm nữa trong nỗ lực hoàn thiện giới, định, tuệ 
cùng với các pháp hành khổ hạnh và giới luật khác.  

 
 
Bản Chất của Tri Biến Tri 

 
Trong trường hợp của tri biến tri, “Vị ấy thức tri 

cái khổ của thức thực (āhāraṃ jānāti); thức tri nhân 
sanh của thức thực (āhāra-samudayaṃ jānāti); thức 
tri sự diệt của thức thực (āhāra-nirodhaṃ jānāti); thức 
tri con đường dẫn đến sự diệt của thức thực (āhāra-
nirodha-gāminī-paṭipadaṃ jānāti).” 

Đây là ý nghĩa được giải thích và hiểu biết rõ vào 
sát-na chứng ngộ tri biến tri (Ñātapariññā). 

Sự diệt của cái khổ vì đồ ăn là đại Niết-bàn vô vi. 
Sự hiện hữu xác định của đại Niết-bàn đó phải được 
chấp nhận dựa trên niềm tin bằng tỷ lượng trí hay suy 
luận trí (anumāna30-buddhi) vào lúc đạt đến tri biến tri. 
Lúc đó nỗ lực trên đạo lộ dẫn đến sự diệt khổ đối với 
đồ ăn mới xứng đáng để được gọi là thẩm biến tri và 
có thể thành tựu đoạn biến tri. Tuy nhiên, nếu trí được 
                                            
30 Anumāna: 推論 (suy luận)，比量 tỷ lượng (inference, sự suy ra). 

Buddhi 智慧 trí tuệ 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

174 

nói đó hợp với nhiệm vụ của đạo thì nó lại có một 
nghĩa khác. 

Thức thực có sáu loại: nhãn thức, nhĩ thức, tỷ 
thức, thiệt thức, thân thức và ý thức. Nhãn thức sanh 
do sự xúc chạm của cảnh sắc với nhãn căn. Nhĩ thức do 
sự xúc chạm của âm thinh với nhĩ căn. Tỷ thức sanh do 
sự xúc chạm của mùi với tỷ căn. Thiệt thức sanh do sự 
xúc chạm của vị với thiệt căn. Thân thức sanh do sự xúc 
chạm của các đối tượng có thể sờ chạm được với thân 
căn. Ý thức sanh do sự xúc chạm của những ý niệm — 
những ý niệm tốt như đức tin, giới, chánh kiến, và bố 
thí, hay những ý niệm xấu như tham, sân, si — với tâm. 

Thật sai lầm khi đánh đồng những cảnh sắc đi 
vào nhãn thức trong hành động thấy và ý niệm “Tôi 
thấy” là như nhau. Phải hiểu rằng cái thấy và vật được 
thấy là riêng biệt và khác biệt. Đối với việc nghe âm 
thanh với tai, ngửi mùi với mũi, nếm vị với lưỡi, và sờ 
chạm những vật có thể sờ chạm như nóng, lạnh, hay 
cứng mềm cũng nên hiểu theo cách như vậy. Ý niệm 
“Tôi thấy, Tôi biết” là thân kiến (sakkāya-diṭṭhi). Những 
ý nghĩ và sự nắm bắt ấy phải được hiểu biết bằng trí 
như là nhiệm vụ của ý giới và ý thức giới — nó là nhiệm 
vụ tự nhiên của ý. 

Đây là một ví dụ để trợ giúp cho sự hiểu biết. 
Thân này giống như một vết thương thối rữa. Sáu loại 
thức giống như vi trùng làm cho vết thương nhiễm 
khuẩn. Thức chỉ thuần tuý là danh và không có sắc. Nó 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

175 

khác biệt với sắc như nhãn căn, nhĩ căn,…Tuy nhiên, 
phải tư duy với trí tuệ mới nhận ra điều này. 

Các nhóm sắc (sắc uẩn) như mắt và tai phải được 
phân biệt bằng sự phỏng đoán như thể chúng là những 
bong bóng trong suốt như pha lê. Sáu loại thức phải 
được phân biệt theo giả thuyết như những hình ảnh 
phản chiếu trong những bong bóng ấy. Bản chất thực 
sự của tâm sẽ chỉ được thấy rõ khi trí trở nên sắc sảo 
một cách vi tế nhờ quán đi quán lại nhiều lần. Tuy 
nhiên, cho dù nó xuất hiện như những cái bóng, hay 
bong bóng, hay những giọt sương cũng không thành 
vấn đề. Nếu thấy, nghe, ngửi, nếm, xúc chạm, và suy 
nghĩ được nhận biết đúng như chúng thực sự là thì kể 
như đã thành tựu. Nếu đối tượng phỏng đoán của sự 
quán là một đối tượng khác và sự phân biệt vẫn chưa 
thoát khỏi thân kiến cho rằng đó là “Tôi thấy” thời nó 
sẽ không phải là trí phân biệt đúng đắn 
(dhammavavatthāna-ñāṇa- trí xác định pháp). Nó chỉ 
thành tựu nếu nó được nắm bắt, hiểu rõ và áp đảo bởi 
trí không có thân kiến “Tôi thấy, Tôi biết”.  

Đó là lý do vì sao Đức Phật hướng dẫn người 
hành thiền quán sắc uẩn giống như bọt nước, thọ uẩn 
giống như những bong bóng, và tưởng uẩn giống như 
ảo ảnh khi so sánh với các vật chất khác. Bằng sự so 
sánh này Đức Phật đã chỉ cho thấy sự vắng mặt của bản 
chất (cốt lõi), không có bất kỳ sự tương đồng nào về 
hình thức. Nếu sắc được quán như đối tượng chính thời 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

176 

các tâm sở như xúc và tư (cetanā) phải được quán giống 
như thân cây chuối vì các danh uẩn đồng sanh được đề 
cập là giống như vậy. 

Thực sự không phải thế, bởi vì xúc là một tâm sở 
vốn vô hình vô tướng. Đối với đa số mọi người điều 
này là rõ ràng. Mục đích của ví dụ cốt để chỉ cho thấy 
đặc tính sanh và diệt cực kỳ nhanh của nó mà thôi. Do 
đó Mahāniddesa Pāḷi và Chú giải Thanh Tịnh Đạo 
tuyên bố: “Vijjuppādova ākāse, upajjanti vayanti ca.” 
(Nhận ra  sự xuất hiện và biến mất nhanh chóng của 
các hiện tượng danh và sắc giống như sự xuất hiện và 
biến mất nhanh chóng của ánh chớp trên bầu trời vậy.) 

Quán vô thường, khổ và vô ngã để diệt trừ tà 
kiến về thường, lạc và ngã, một chúng sanh, người, hay 
linh hồn. Nếu chúng được phân biệt hay được quán 
thấy là sanh và diệt cực kỳ nhanh giống như một tia 
chớp thời tính không chắc chắn, vô thường, khổ và sự 
rỗng không cũng như sự vắng mặt của một chúng 
sanh, người, và linh hồn sẽ trở nên rõ ràng. Nếu điều 
đó được nhận ra thời phận sự biến tri của minh sát 
(vipassanā-pariññā-kicca) đã thành tựu. Đó là lý do tại 
sao ảnh dụ tia chớp được dùng. Các hiện tượng tâm và 
vật chất hay danh-sắc có thể sanh và diệt hàng tỷ lần 
trong một tia chớp. Những loại xuất hiện (sanh) và biến 
mất (diệt) nhất thời ấy không thể phân biệt bằng trí 
bình thường của con người được. Cho dù có quán cả 
ngàn năm (bằng trí bình thường) trên một đối tượng 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

177 

không thể thấy rõ được như vậy cũng sẽ không có được 
một tia trí tuệ minh sát nào. Sẽ chỉ có khổ si (sammoha-
dukkha) mà thôi. Tại sao? Văn kinh Pāḷi nói rằng danh 
pháp xuất hiện nhanh đến nỗi chúng có thể sanh và 
diệt hơn một tỷ lần trong một tia chớp hay trong một 
cái búng tay. Ngay cả cái nháy mắt cũng được xem là 
một chuyển động rất nhanh đối với sự nhận thức của 
một người bình thường. Vì thế theo văn kinh Pāḷi việc 
quán các danh pháp sanh cả tỷ lần trong một cái nháy 
mắt là bất khả vì chúng xuất hiện và biến mất quá 
nhanh.  Tuy nhiên tính sanh và diệt nhanh lẹ này phải 
được phân biệt. Đây là một điều quan trọng phải được 
chấp nhận là đúng như thực dựa vào niềm tin. 

Vi-diệu Pháp (Abhidhamma) được giảng dạy bởi 
những bậc đã đạt đến Nhất Thiết Trí (sabbaññuta-
ñāṇa) vì thế chúng ta không nên cố gắng quán theo Vi-
diệu Pháp để nhận ra các đặc tính vô thường, khổ và 
vô ngã liên quan đến sự xuất hiện và biến mất xảy ra, 
chẳng hạn, trong một tiến trình tâm nhãn-môn. Điều 
đó sẽ chỉ là một khao khát để thành tựu một nhiệm vụ 
bất khả thi mà thôi. Lưu ý rằng một sự thành tựu như 
vậy khác xa với những gì mà minh sát trí có thể phân 
biệt được. 

Chấm dứt sự giải thích về bản chất của tri biến 
tri. 

 
Vòng Khổ Thứ Nhất 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

178 

 
Cái khổ liên quan đến thức thực thuộc về mười 

vòng khổ vì đồ ăn, nhiệm vụ của nó chỉ liên quan đến 
sự nuôi mạng. Tức là để thực hiện những nhiệm vụ của 
bốn oai nghi một cách hăng hái. Nhượng bộ cho tâm 
tham, một số người cố gắng để được giàu sang, nổi 
tiếng và có ảnh hưởng. Họ đắm chìm trong những cuộc 
hoan lạc để hưởng thụ sắc đẹp, tiếng hay, mùi thơm, vị 
ngon, và sự xúc chạm thích thú. Tuy nhiên, có những 
người khác lại lo thực hiện những nghiệp công đức như 
bố thí vì hạnh phúc trong các kiếp sống tương lai của 
họ. Một số người cố gắng để thành tựu sự giàu sang và 
thành công thế tục. Nói chung đây gọi là những mối 
bận tâm của kẻ ngu (bālussukka) xuất phát từ Thức 
Thực, và cần hiểu rằng xúc thực và tư niệm thực cũng 
đã bao gồm trong đó. 

Đây là vòng khổ thứ nhất xuất phát từ thức thực. 
Vòng Khổ Thứ Hai 
 
Những mối bận tâm của kẻ ngu (bālussukka) có 

thể được giải thích bằng sự định nghĩa theo văn phạm 
sau: — 

“Bālānam ussukko bālussukko.” 
Ussukko: sự nỗ lực, phấn đấu; bālānam: của 

những người chưa chứng ngộ Tứ Đế; iti: như vậy, 
bālussukka được gọi là những mối bận tâm của kẻ ngu. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

179 

Trong việc tìm kiếm và hưởng thụ các dục trần 
(đối tượng giác quan), của cải và sự xa hoa theo cách 
này, có những mối hiểm nguy cả ở bên trong lẫn bên 
ngoài. 

Đây là vòng khổ thứ hai xuất phát từ thức thực.  
 
Vòng Khổ Thứ Ba 

 
Vòng khổ thứ ba bắt nguồn từ thức thực là sự 

tăng trưởng của các phiền não khác nhau đã được kể 
trong vòng khổ thứ nhất và thứ hai. 

 
Vòng Khổ Thứ Tư 
 
Vòng khổ thứ tư là sự nhân lên của mười ác 

nghiệp, như sát sanh, … đã nói ở các vòng khổ trước. 
 
 
Vòng Khổ Thứ Năm 
 
Vòng khổ thứ năm là vòng khổ nối kết với các 

vòng khổ trước. 
Vòng phiền não hoạt động một cách đầy đủ và 

không gián đoạn dù chỉ trong khoảng thời gian một 
tiếng trong sáu cõi trời dục giới. Vòng khổ đó hiện hữu 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

180 

có mối liên hệ với các cõi sống thấp hơn. Trong cõi 
Phạm Thiên có những ngọn lửa dục đối với sắc và vô 
sắc. Ngã mạn, thân kiến mãnh liệt, thường kiến và 
đoạn kiến phát sanh do thức thực. Chúng được bao 
gồm trong vòng phiền não có liên quan đến vòng khổ 
ở các cõi thấp hơn. 

Trên đây là sự giải thích tóm tắt về khổ đế thứ 
nhất, tri biến tri liên quan tới: “Tuệ tri cái khổ của thức 
thực.” 

 
Thẩm Biến Tri Thức 
 
Thẩm biến tri bao gồm trí hiểu biết thấu đáo về 

vô thường, khổ và vô ngã. Trong trường hợp của trí 
hiểu biết thấu đáo về vô thường; thân thức có mặt khắp 
toàn thân. Nó được đi kèm bởi những cảm thọ lạc và 
thọ khổ. Điều này sẽ được phân tích để hiểu trước. 

Trong hai loại thân thức, thân thức thọ khổ là 
loại rõ ràng hơn. Do đó, thân thức thọ khổ sẽ được xem 
xét trước. Nếu bất cứ phần nào của thân, như lưng 
chẳng hạn, bị một vật nhọn đâm vào thời một cảm giác 
đau đớn khốc liệt sẽ được cảm thọ cho đến khi vết 
thương được chữa lành, lúc đó thọ khổ ấy biến mất. 
Mặc dù thọ được xem như yếu tố chính, song cả bốn 
danh uẩn sanh và diệt cùng một lúc, cũng như ba loại 
dưỡng chất vậy. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

181 

Khi bốn danh uẩn sanh ở nơi nào chúng sẽ vắng 
mặt ở những nơi khác của thân nơi đương nhiên chỉ có 
sắc uẩn. Các danh uẩn sanh khởi chỉ ở phần nào đó của 
thân trong khi sắc uẩn có mặt ở khắp toàn thân. Vì 
chúng xuất hiện và biến mất (sanh-diệt) nhanh đến nỗi 
người ta nghĩ là chúng cùng-hiện hữu với mắt, tai, và 
tâm cơ. Vào lúc cảm giác thọ khổ mắt cũng đang thấy, 
tai cũng đang nghe âm thanh. Tâm cơ (ý vật), cũng hay 
biết thọ khổ cùng một lúc. Tốc độ thay đổi (sự sanh và 
diệt) nhanh chóng này không thể nhận ra được và 
không thể biết được vì, như đã được nói “Có hàng tỷ 
sát-na sanh và diệt trong một cái nháy mắt.” Phân tích 
bản chất của bốn danh uẩn tại phần tổn thương của 
thân là như sau:— Biết sự tổn thương là thức (tâm): đau 
là thọ; ghi nhớ sự xúc chạm là tưởng uẩn. Chúng xảy 
ra như vậy và có thể xuất hiện trở lại trong trí nhớ ngay 
cả sau khi cái đau đã biến mất. Sự có mặt của xúc là rõ 
ràng khi thọ xảy ra. Cái đau liên tục là công việc của tư 
(cetanā). Xúc và tư được bao gồm trong hành uẩn. Nhất 
tâm, mạng quyền và tác ý cũng vậy. Tất cả chúng là 
bốn danh uẩn. Nhóm các sắc pháp sanh khởi làm đau 
một phần nào đó của thân là sắc uẩn. Như vậy có cả 
thảy năm uẩn. Trước khi tiếp nhận sự tổn thương chỉ 
có sắc uẩn ở phần đó. Thọ uẩn không hiển hiện rõ khi 
người ta bị tổn thương theo cách đó. Vì thế, chỉ có tên 
gọi “cảm giác đau” được dùng. Thức uẩn thể hiện rõ 
trong cái biết đơn thuần về sự xúc chạm đau đớn. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

182 

Ở đây, trong việc quán cái đau được nhận biết, 
phải nghĩ cái đau ấy giống như những bong bóng li ti 
đang sủi bọt lên do sự có mặt của những hạt nước mưa 
theo như kinh nói, “vedanā bubbuḷūpamā,”  lấy thọ 
như yếu tố chính. Quán hay phân biệt theo sự xuất hiện 
(sanh khởi) tự nhiên vẫn tốt hơn. Sẽ không thích hợp 
trừ phi có một hình ảnh rõ rệt của nó vì nếu không bạn 
sẽ không thoát khỏi thân kiến cho rằng “Tôi cảm giác 
cái đau.” 

Minh sát quán (insight contemplation) là phận 
sự của phân biệt trí và phải được tự thân chứng ngộ 
(sandiṭṭhika). Vì thế, hình ảnh phải xuất hiện giống 
như hình ảnh được thấy bằng mắt nếu nhãn thức được 
quán. Trong khi quán, phải có sự suy xét xem nhãn 
thức cùng với ý nghĩ “Tôi thấy” có biến mất hay không. 
Nếu nó vẫn hiện hữu thì phải biết rằng nhãn thức chưa 
được nắm bắt một cách đúng đắn. Nếu điều này là vậy, 
thời các đặc tính sẽ là như nhau. Nếu hiểu rõ được bản 
chất của nó thời sự sanh và diệt cũng có thể được phân 
biệt rõ bằng quán. Giống như ý thức về “Tôi thấy,” 
“Tôi nghe,” v.v… ngay chính bản chất của chúng đã bị 
ái, mạn, kiến chấp thủ một cách mạnh mẽ. Bản chất 
thực của chúng phải được thấy rõ bằng minh sát trí. 
Những trạng thái không rõ ràng không quan trọng 
lắm. Trong khi chịu đựng cái đau của một vết thương, 
cảm thọ rất rõ rệt và bị chấp thủ với ý nghĩ “Tôi đau”. 
Thức không nổi bật và nó không chấp thủ vào ý nghĩ 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

183 

“Tôi biết”. Khi quán thọ người hành thiền nên nắm bắt 
sát-na tâm nhận ra thọ. Ngay cả nếu thọ được quán 
như tâm (biết) cũng sẽ không thành vấn đề. Trong số 
những tâm sở phối hợp hay những danh pháp cùng 
sanh và cùng diệt đồng thời, nếu thọ nổi bật nhất được 
nhận biết thì kể như đã đủ.  

Đây là phương pháp nhận biết trạng thái tự 
nhiên. 

 
Nhận Biết Sự Sanh và Diệt 
 
Đây là cách quán sanh-diệt, khi bốn danh uẩn 

gọi là cái đau đang sanh khởi liên tục tại phần nào đó 
của thân. Trước khi bị tổn thương, cái đau không có 
mặt ở nơi nào khác. Nó thình lình xuất hiện do vết 
thương đó. Sự không có mặt của cái đau cũng là sự 
không có mặt của bốn danh uẩn. Chúng không di 
chuyển đến bất kỳ nơi nào khác. Nhiều người bị đánh 
lừa bởi sự xuất hiện và biến mất của chúng, họ nghĩ 
rằng thức luôn luôn hiện hữu trong thân. Nó sanh khởi 
khi sự thương tổn đến. Khi sự thương tổn không có 
mặt, nó xuất hiện ở những phần khác. Sự chấp thủ vào 
tính thường hằng và tự ngã rất mạnh. Vì vậy, những 
người hành thiền phải chắc chắn rằng các danh uẩn chỉ 
là những người khách xuất hiện tại phần tổn thương 
của thân và rồi diệt tại chính nơi ấy. Nếu sự thật đó 
được nhận ra thì những sự thật khác cũng sẽ được nhận 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

184 

ra, nhưng không nên xem điều này như một công việc 
đơn giản. Dĩ nhiên, đối với người có trí nó vẫn dễ hơn 
người chậm lụt. Dù thọ khổ dễ nhận ra hơn thọ lạc có 
thể nó vẫn khó phân biệt hơn. Cũng vậy, dù thọ lạc dễ 
nhận ra, vẫn rất khó để nhận ra nhãn thức, nhĩ thức, tỷ 
thức, thiệt thức, và v.v…khi chúng được đi kèm bởi thọ 
xả. Đó là lý do vì sao trong Tiểu Kinh Phương Quảng 
(Cūḷavedalla Sutta) có nói: “Adukkhamasukhā vedanā 
ñāṇasukhā aññāṇadukkhā”ti. (“Đối với bất khổ bất lạc 
thọ, biết là lạc, và không biết là khổ.”)31 Theo các bản Chú 
Giải, thọ xả rất khó quán và phân biệt. Theo phương 
pháp “truy dấu chân nai” (migapadavalañjana) thì sự 
hiện hữu của thọ xả giữa lạc và khổ chỉ có thể được biết 
thông qua sự phỏng đoán mà thôi. Trong năm loại 
thức, nhãn thức sanh cùng với thọ xả vi tế rất khó nhận 
biết. Nó có nhiều nhiệm vụ khác nhau và sanh khởi liên 
tục. Sự chấp thủ vào thân kiến “Tôi thấy” đã bám rễ 
sâu xa và rất mãnh liệt. Tách thân kiến khỏi nhãn thức, 
ngay cả bằng tri kiến, cũng khó như tách (hay cứu) con 
mồi mắc bẫy khỏi miệng sư tử hay cọp vậy. Mường 
tượng sự xuất hiện và biến mất của hình ảnh phản 
chiếu trong một cái bong bóng bé tí sẽ là dễ dàng. Theo 
cách tương tự, sự sanh và diệt của nhãn thức phải được 
giải thích bằng sự sanh và diệt của các sắc pháp nơi các 
căn (giác quan). Việc so sánh sẽ dễ dàng hơn khi sự 
sanh và diệt của các sắc pháp thuộc giác quan được 

                                            
31 Ðối với bất khổ bất lạc thọ, có trí là lạc, vô trí là khổ. (HT Minh Châu) 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

185 

khéo phân biệt. Ý thức “Tôi thấy” xảy ra sau khi các 
tiến trình tâm nhãn  môn và ý môn khởi lên. Nhãn thức 
và các tiến trình tâm hay biết đối tượng được kết nối 
như một thực thể duy nhất bởi ý niệm “Tôi thấy”. 

Phận sự của minh sát là loại bỏ sự chấp thủ (Tôi 
thấy) đó. Vì thế, nhiều ngàn tiến trình tâm có thể được 
quán tạo thành một tâm “Tôi thấy” duy nhất. Tuy 
nhiên, nếu sự chấp thủ vào cái “Tôi thấy” có chấm dứt 
và biến mất hay không không quan trọng. Đối với các 
phương pháp quán khác cũng tương tự như vậy. Các 
học giả Abhidhammā (Vi-diệu Pháp) thiện xảo trong 
những phương pháp phân loại các tiến trình tâm theo 
truyền thống bằng cách nghe đi nghe lại các bài giảng 
về sự sanh (uppāda), trú (ṭhiti) và diệt (bhaṅga) của 
tâm hữu phần vừa qua (atītabhavaṅga), hữu phần dứt 
dòng (bhavaṅgupaccheda), và ngũ môn hướng 
(pañcadvārāvajjana) theo lý luận lô-gic và thấy chúng 
theo bản chất thực của chúng. Tuy nhiên sự phân biệt 
này chẳng những không phải là minh sát trí, mà còn 
rất khác biệt với nó. Mặc dù vậy một số người vẫn tin 
và dạy rằng thiền minh sát đúng đắn chỉ có thể được 
thực hiện với một sự hiểu biết thấu đáo về những tiến 
trình tâm thoáng qua đó. Tất nhiên, họ hoàn toàn 
không biết gì về những sự thật quan trọng và đúng đắn 
mà chỉ nói theo quan điểm cá nhân của họ mà thôi. 

Đây là một phúng dụ. Học giả Vi-diệu Pháp 
giống như một dược sĩ lớn của thành phố Yagoon hay 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

186 

Mandalay (Miến Điện). Trong cửa hiệu của mình ông 
trưng bày rất nhiều loại thuốc đắt tiền. Ông có thể bán 
bất kỳ loại thuốc nào với bất kỳ số lượng nào. Tuy 
nhiên, ông không có kiến thức về thực hành y khoa. 
Ông có hơn một trăm loại thuốc cho căn bệnh duy nhất 
mà có thể bản thân ông đang phải chịu đựng, nhưng 
ông không thể chữa lành căn bệnh ấy vì thiếu kiến thức 
y khoa thích hợp. Người hành thiền có sự hiểu biết sâu 
xa về xúc, thọ, tưởng, hay tư cũng giống như vị lương 
y có thể chữa cho hàng trăm bệnh nhân với một loại 
thảo dược mạnh mẽ vậy. 

Tuy nhiên hãy suy nghĩ về câu chuyện của ngài 
Đại Trưởng lão Poṭṭhila đề cập trong Chú Giải Pháp Cú 
(Dhammapada) này xem. Ngài rất uyên bác trong Tam 
Tạng Kinh Điển (Tipiṭaka), và nhớ được hết những lời 
dạy của sáu vị Phật quá khứ — đó là Đức Phật Vipassī 
(Tỳ-bà-thi), Đức Phật Sikhi (Thi-khí), Đức Phật 
Vessabhū (Tỳ-xá-phù), Đức Phật Kakusandha (Câu-lưu-
tôn), Đức Phật Koṇāgamana (Câu-na-hàm-mâu-ni) và 
Đức Phật Kassapa (Ca-diếp). Trong thời Đức Phật 
Gotama, ngài học thuộc lòng tất cả Kinh, Luật, Vi-diệu 
Pháp và nổi tiếng như một bậc Bảo Trì Tam Tạng 
(Tipiṭakadhāra) và một vị Tỳ-kheo nổi tiếng tại chùa Kỳ 
Viên (Jetavana).  Khi ngài muốn hành thiền ngài khiêm 
tốn đến gặp các vị thiền sư, nhưng vì lòng tôn kính 
không vị nào dám nhận ngài làm đệ tử. Cuối cùng ngài 
thọ nhận phương pháp thiền quán từ một vị sa-di trẻ 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

187 

đã đắc Đạo Quả A-la-hán. Trước đây, ngài thường bị 
Đức Phật gọi là Tuccha Poṭṭhila (Pô-thí-lá Đầu Rỗng 
Không). 

Học giả Vi-diệu-Pháp không có trí tuệ minh sát 
cũng giống như người dược sĩ có một lượng lớn thư 
hoàng và hùng hoàng32 đắt tiền. Người hành thiền có 
trí hiểu biết sâu sắc (thẩm biến tri—Tīraṇapariññā) về 
xúc thực và các loại vật thực khác cũng giống như tu sĩ 
Fakir33 có thể biến hùng hoàng thành vàng hay bạc. 
Tuy nhiên, nhờ công trình nghiên cứu của các học giả 
Vi-diệu-Pháp, Tạng Abhidhamma vẫn còn tồn tại cho 
đến ngày nay. Như vậy, công việc của các học giả Vi-
diệu-Pháp không phải là không hữu ích trong việc 
truyền bá Phật giáo. Tuy nhiên lời khuyên cho những 
người có học thức ở đây là cần phải thận trọng và sáng 
suốt trong việc nghiên cứu Vi-diệu-Pháp của mình. 

Trong trường hợp thương tổn đã nói ở trên, sự 
phân biệt tiến trình sanh - diệt, và sự sinh khởi trở lại 
của bốn danh uẩn rất lợi ích. Nó có thể giúp người hành 
thiền thoát khỏi sự nhận thức cho rằng các danh pháp 
liên tục từ sát-na tục sinh. Có thể nói thấy ra sự chấm 
dứt của tiểu sát-na sanh trong sát-na hiện tại một cách 
sinh động và khách quan này đã kết liễu sự nhận thức 

                                            
32 Hùng Hoàng, Thư Hoàng (Realgar, Orpiment) Là các khoáng chất có năng 
lực thẩm thấp, sát trùng, giải độc, chữa ghẻ, đau mắt, thịt mọc trong mũi, trừ 
nọc rắn, tràng nhạc, nọc giang mai, sốt rét, trừ đờm. 
33 Fakir: Tu sĩ khổ hạnh Ấn Giáo 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

188 

vốn chấp nhận tính liên tục của các danh pháp từ quá 
khứ đến sát-na hiện tại. Thấy ra sự diệt hiện tại một 
cách rõ ràng cũng có những lợi ích, vì nó khiến cho sự 
nhận thức về thường hằng không thể xẩy ra. Bốn danh 
uẩn là vô thường vì chúng luôn sanh diệt. Khoảnh khắc 
sự diệt của chúng được phân biệt, người hành thiền sẽ 
hiểu được điều này và đi đến kết luận rằng chúng 
không thể kéo dài thậm chí trong một cái nháy mắt. 
Chính vì lý do đó mà sự nhận thức về tính liên tục này 
biến mất. 

Sự thật thì thọ khổ không thể kéo dài dù chỉ 
trong một cái nháy mắt, mà nó nằm trong một trạng 
thái thay đổi liên tục và sẽ chỉ được phân biệt một cách 
rõ ràng nếu (thọ) được quan sát kỹ lưỡng. Trước khi 
thọ khổ (cái đau), nơi phần thân bị tổn thương, diệt sẽ 
có hàng triệu sự xuất hiện (sanh) và biến mất (diệt) của 
nó cần phải được phân biệt và thấy rõ theo khả năng 
của chính người hành thiền.  Lúc đó người hành thiền 
mới có thể xác quyết được rằng chúng không thể kéo 
dài dù chỉ trong một cái nháy mắt. 

Khi, trong trường hợp của thọ khổ, người hành 
thiền nhận thức rõ sự chấm dứt của sát-na sanh cũng 
như sự chấm dứt của sát-na diệt của nó tại mỗi tác 
động của đối tượng, người hành thiền sẽ hiểu ra rằng 
các danh uẩn giống như thức và tư, thực sự là những 
pháp mới đến, chúng đột ngột sanh khởi tại cùng một 
nơi và cùng một thời điểm. Vào lúc thọ khổ hay cái đau 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

189 

biến mất, chúng cũng đột ngột diệt mất tại cùng một 
nơi và cùng một thời điểm. Người hành thiền có thể 
hiểu ra, trên thực tế chúng diệt và biến mất theo từng 
phần như thế nào vì chúng là những pháp vô thường. 
Từ lúc này trở đi vào khoảnh khắc tiếp xúc với đối 
tượng chúng sẽ xuất hiện đi xuất hiện lại liên tục. Mỗi 
lần xuất hiện (sanh) chúng sẽ chấm dứt trong sự tan 
hoại (diệt) tại cùng một nơi. Nếu trong kiếp sống hiện 
tại chúng, cả toàn bộ và các thân phần, đã được nhận 
thức theo cách đó thì chúng cũng sẽ được hình dung 
bằng trí trong các kiếp sống tương lai. Người hành 
thiền cũng có thể sẽ thấy vô số các chúng sanh và vô số 
các vũ trụ theo cách tương tự.  

Đây là sự giải thích hợp theo lời khuyên đã được 
lập đi lập lại nhằm thiết lập sự hiểu biết sâu sắc hay 
thẩm biến tri về vô thường một cách rõ ràng được 
người hành thiền thực chứng khi quan sát tiến trình 
thân-thức thọ khổ   

Nếu người hành thiền không thấy rõ được thân 
thức thọ khổ nơi thân phần đó thì vị ấy nên tập trung 
sự chú ý trên thân phần khác. Mỗi trong các thân phần 
mà người hành thiền tập trung trên đó không nên quá 
gần thân phần khác. Lấy ví dụ cái đau hay thọ khổ xuất 
hiện ở lòng bàn chân phải. Một sự xem xét phải được 
thực hiện để phân biệt sự chấm dứt của tiến trình sanh 
và diệt của nó hợp theo bản chất của ấn tượng tâm lý 
đã nói ở trên. Kế tiếp sự xem xét cái đau phải được tiến 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

190 

hành ở lòng bàn chân trái, lòng bàn tay phải, lòng bàn 
tay trái, v.v… Những cảm thọ khổ khác cũng phải được 
nghiên cứu và phơi bày ra, chẳng hạn, đau răng, đau 
đầu, sự xuất hiện và biến mất của cái nóng trong tim, 
phổi, v.v… Người hành thiền cũng nên theo dõi sự 
sanh và diệt của những cảm giác ngứa, tê cứng, và đau 
ở những phần khác nhau của tứ chi. Người thầy càng 
giải thích phương pháp quan sát những cảm thọ khổ 
(cái đau) xuất hiện ở khắp toàn thân nhiều chừng nào 
thì người hành thiền sẽ càng hiểu rõ bản chất thực của 
chúng hơn chừng ấy bằng chính trí của mình. Sau khi 
thẩm sát thân thức thọ khổ (the body-consciousness 
accompanied by pain) ở từng phần của thân, năm loại 
thức còn lại tổng cộng là sáu cũng như những tâm sở 
sẽ được kinh nghiệm theo cách tương tự. Tà kiến “Tôi 
thấy, Tôi nghe, Tôi biết, tôi đau, v.v…” sẽ được loại trừ 
vĩnh viễn. 

Chấm dứt phần giải thích về vô thường trí (trí 
hiểu biết về vô thường). 

Thọ lạc nên được theo dấu sau thọ khổ. Thọ lạc 
(sukha) bao gồm sự vắng mặt của khổ và cảm giác khó 
chịu. Tình trạng của thân và tâm không có cảm thọ khổ 
được gọi là sự vắng mặt của thọ khổ. Thọ lạc thường 
không rõ ràng lắm. Nhiệm vụ của thân thức, cái biết 
đơn thuần về sự xúc chạm, dễ nhận thấy. Cảm thọ lạc 
đáng chú ý sẽ được đề cập trước. Tắm trong nước lạnh 
khi trời nóng, quạt mát cho mình, đi ra ngoài hóng gió, 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

191 

sưởi ấm bên ngọn lửa khi trời giá rét, tắm nắng và được 
mát-xa với đôi tay mềm mại sẽ được giải thích tuỳ theo 
khả năng của một người. 

Đây là những phương pháp giải thích. Một vùng 
da cỡ lòng bàn tay bị bỏng được đổ nước lạnh trên đó 
sẽ được dùng như một ví dụ. Những thay đổi liên tục 
của sự nóng diễn ra, sự biến mất của cảm giác đau theo 
cường độ nóng và sự xuất hiện của cảm giác mát lạnh 
dễ chịu trên vùng da đó sẽ được đề cập ở đây. Sau khi 
nước thỉnh thoảng được đổ trên tay, cảm giác dễ chịu 
(thọ lạc) tăng dần lên. Ở đây việc mô tả chi tiết theo 
từng giai đoạn của cảm thọ sẽ được người hành thiền 
quán xét ngay ở từng giai đoạn đó. Sự chấm dứt của 
tiến trình sanh, trú, diệt của nó phải được phân biệt 
một cách khách quan trong sát-na hiện tại. Những 
phương thức nhắc đi nhắc lại này phải được thực hiện 
y theo chương trước. 

Quán trên một phần nào đó của thân và mở rộng 
vùng quán sao để bao gồm toàn bộ cơ thể trong suốt 
giai đoạn của chu kỳ tái sanh và áp dụng cách quán 
này đối với tất cả các chúng sanh khác. Tất nhiên điều 
này phải được thực hiện đúng theo những phương 
pháp đã nói ở trên. Sau khi có thể nhận ra cảm thọ lạc 
dễ nhận thấy nhất, những xúc chạm vi tế được cảm 
nhận khi thân tiếp xúc với quần áo, thảm len, lá cây, và 
những vật mềm mại khác cũng sẽ làm phát sinh sự xuất 
hiện đột ngột của những cảm thọ lạc và chúng cũng sẽ 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

192 

được phân biệt. Quán từng điểm riêng biệt theo khả 
năng minh sát của hành giả có thể dẫn đến sự hình 
dung rõ ràng hơn. 

Chấm dứt phần giải thích về sanh-diệt trí. 
 
Thiệt Thức Thọ Lạc 
 
Trong thiệt thức thọ xả nhiệm vụ của thọ không 

dễ nhận thấy. Sự thẩm xét phải được thực hiện bằng 
cách áp dụng trí hiểu biết trên tiến trình tâm để xác 
định xem chúng là những vị đáng mong muốn hay 
không đáng mong muốn, như (vị ấy) ngọt, ngon, đắng, 
hay cay khi chúng xảy ra trong các tâm ý thức sau đó. 
Nhiệm vụ của ý thức rất rõ ràng, nó biết rõ sự ngọt hay 
đắng của một vị. Sự diệt hoàn toàn của nó cũng rất rõ. 
Như vậy việc quyết định tính chất đáng mong muốn 
và không đáng mong muốn chỉ trở nên dễ thấy khi 
chuỗi tâm ý thức sau này xuất hiện. Chính xác phải nói 
rằng tất cả cảm thọ được đi kèm và hưởng thụ bởi thiệt 
thức. Điều quan trọng là làm sao để nhận thức rõ được 
sự chấm dứt của tiến trình sanh diệt của các danh uẩn 
ấy. Sự giải thích có tính nhắc nhở lập đi lập lại nhiều 
lần ở đây là phải hiểu theo các phương pháp đã đề cập 
trong hai loại thân thức — thân thức thọ khổ và thân 
thức thọ lạc. Sự sanh và diệt của các thọ ấy phải được 
quán khi đường, mật mía, nước chanh, các loại thức ăn 
thức uống khác được đặt trên lưỡi. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

193 

Chấm dứt sự giải thích về thiệt thức 
Sự xuất hiện và biến mất lặp đi lặp lại của những 

mùi thơm hoặc hôi liên quan đến hai loại tỷ thức (dễ 
chịu và khó chịu) cũng phải được phân biệt rõ ràng. 
Đối với nhĩ thức cũng quán tương tự như vậy. Nhĩ thức 
rất vi tế và thân kiến ăn rễ vững chắc ở đây. Rất khó để 
từ bỏ những nhận thức sai lầm rành rành như “Tôi 
nghe”... Trong bất kỳ trường hợp nào thì tà kiến ấy 
cũng sẽ chỉ bị huỷ diệt bằng cách phân biệt những giai 
đoạn cuối của sự sanh và diệt của chúng kể cả ý thức 
giới (element of consciousness). Những ý nghĩ “Tôi 
cảm thấy khoẻ, tôi cảm thấy đau, tôi cảm thấy nóng, 
tôi ngứa, tôi tê, tôi không cảm thấy gì hết,” và v.v… 
liên quan đến hai loại thân thức dù rất nhiều, nhưng 
dễ trừ diệt vì chúng có nhiệm vụ dễ nhận thấy của thọ. 
Đối với thiệt-thức, những ngọn lửa địa ngục của tà kiến 
như “Tôi đang nếm một vị ngọt, một vị chua, nó có vị 
ngon, nó có vị dở, “cũng như “Tôi ngửi thấy một mùi 
hôi hay tôi ngửi thấy một mùi thơm,” rất dễ bị dập tắt. 
Nhưng lửa-địa ngục của Tôi-nghe rất khó bị dập tắt ở 
giai đoạn nhĩ-thức. Lửa-địa ngục của tà kiến “Tôi thấy 
nó, tôi nhìn nó hay tôi liếc nhìn nó,” liên quan đến 
nhãn-thức  thiêu đốt một cách dữ dội. Để nhận thức 
đầy đủ được điều này tuỳ thuộc vào việc người thầy 
của bạn có khả năng như thế nào khi đưa ra những lời 
nhắc nhở lặp đi lập lại nhiều lần. Hơn nữa minh sát trí 
có thể sẽ dập tắt được những ngọn lửa (của tà kiến) nếu 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

194 

sự quán chiếu được thực hành một cách hệ thống. Các 
vị thầy Abhidhammā (Vi-diệu Pháp) mà những tác 
phẩm có tính giả thuyết của họ dựa trên những lý lẽ lô-
gic về trình độ Toàn Tri không liên quan đến trí tuệ 
minh sát. Sự thật này đã được đề cập ở trước. Sự dính 
mắc vào khái niệm “Tôi thấy” được nói là giống như 
lửa-địa ngục. Nếu thân-kiến được xua tan, cánh cửa 
dẫn đến các cõi khổ sẽ được đóng lại. Chủng tử và căn 
nguyên của mọi khổ đau bị huỷ diệt. Những sợi dây 
gân và dây thần kinh của các kiếp sống khổ đau bị cắt 
đứt. Khi thân-kiến không còn hiệu lực vô số những ác 
nghiệp đã làm trong quá khứ ngay lập tức biến mất, và 
khả năng có thể làm những bất thiện nghiệp trong 
tương lai cũng hoàn toàn biến mất. Cánh cửa đi vào các 
kiếp sống khổ được đóng lại. Điều này chỉ ra cho chúng 
ta thấy rằng thân kiến là nhân chính của mọi điều ác 
trong thế gian này. Bốn cõi khổ phát sanh như kết quả 
của thân kiến. Những ngọn lửa-địa ngục cũng vậy. Đó 
là lý do tại sao thân-kiến tuyên xưng một cái “Tôi” ích 
kỷ được ví giống như lửa-địa ngục. Sự dính mắc trong 
cái thấy bao gồm tham ái, ngã mạn và tà kiến. Sự dính 
mắc vào cái “Tôi thấy” là yếu tố đặc biệt của ngã mạn. 
Nó cũng liên quan đến tham ái và tà kiến. Ý thức tự 
ngã-trung tâm về cái “Tôi” là nghĩ chỉ có một cái tôi 
duy nhất và bất biến trong suốt đời người. Nhãn thức, 
hay nhiệm vụ thấy, được cho là “Tôi thấy.” Nhãn thức 
ấy cũng được nghĩ chỉ là một trong suốt đời người. 
Nhiệm vụ của cái “Tôi thấy” được xem là tốt. Sự dính 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

195 

mắc đó là công việc đặc biệt của tham ái. Cái thấy bị 
chấp thủ và nghĩ đó là “tự ngã của tôi.” Đó là yếu tố 
đặc biệt của tà kiến. Điều này đã được giải thích rõ 
trong phân tích về chúng sanh, người, tự ngã, hay linh 
hồn và những thực tại ở trước. 

Chấm dứt phần mô tả về năm loại thức. 
 
Mô Tả về Ý Thức 
 
Ý vật hay tâm cơ (hadaya-vatthu34) giống như 

căn nhà đang cháy của tâm. Ngọn lửa cũng rất lớn. Cần 
phải có một nhân viên cứu hoả thiện xảo mới dập tắt 
được ngọn lửa ấy. 

Đây là những phương pháp để dập tắt chúng. 
Tâm được tin là một thực thể duy nhất hiện hữu liên 
tục cả ngày lẫn đêm trong trái tim. Những ngọn lửa địa 
ngục của “Tôi biết, Tôi nghĩ, Tôi suy tư, và Tôi tưởng 
tượng,” đang đốt cháy liên tục. Bản địa của đống ý thức 
này là tâm cơ (sắc ý vật) trong đó chứa chừng hơn một 
vốc tay máu. Chất máu trong trái tim này luôn luôn 
bơm và lưu chảy giống như dòng nước trong một con 
suối nhờ chất lửa liêu hoá (pācaka-tejo) nằm bên dưới 
và thân nhiệt (Usmā-lửa giữ gìn sự sống) hiện hữu 
khắp toàn thân. Yếu tố vật chất của ý vật hay sắc ý vật 

                                            
34 Hadaya-vatthu: tâm cơ (心基 căn cứ của tâm), tâm sở y 心之所依 chỗ 
nương của tâm. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

196 

(hadaya-vatthu) cũng dựa vào chất máu đó. Tất cả các 
loại danh pháp của tâm sanh khởi nối tiếp nhau trong 
sắc pháp của tâm cơ hay sắc ý vật. “Nó chói sáng” Đức 
Phật dạy “Pabhassaramidam bhikkhave cittaṃ,” và 
“Pandaraṃ cittaṃ” Này các Tỳ-kheo! Tâm này (idaṃ 
cittaṃ) là thanh tịnh, chói sáng (pabhassaraṃ). Tâm 
(cittaṃ) là trong sáng (paṇdaraṃ). Đây không phải là cái 
có thể thấy bằng mắt thường, mà chỉ có thể phân biệt 
bằng trí tuệ minh sát. Kể cả nếu người hành thiền có 
suy đoán điều này bằng trí có được do hình dung cũng 
vô ích. Theo những từ “Vijjuppādova ākāse,” thì điều 
quan trọng là phải nhận thức rõ bằng trí tuệ những 
điểm cuối của sự sanh và diệt của các hiện tượng (tại 
chặng cuối của sự sanh diệt) vì chúng cực kỳ nhanh 
giống như những tia chớp vậy. 

Chuyển động nặng nề và chậm chạp của trái tim 
vốn được cảm nhận nhờ sự tuần hoàn của máu tại điểm 
khởi đầu của nó cần phải được giải thích. Loại chuyển 
động đó đôi khi xảy ra ở đoạn giữa, đôi khi gần điểm 
khởi đầu, và đôi khi ở đoạn cuối. Đôi khi nó khởi lên ở 
bên phải, đôi khi bên trái. Những nơi cảm nhận nó xảy 
ra có rất nhiều và đa dạng. Tất nhiên, nó diệt ngay tại 
chỗ nó sanh. Nếu những điểm khác, có cùng cỡ với hốc 
lõm của trái tim như mặt ngoài của con mắt bị châm 
bằng một cây kim nhọn mỗi lần một điểm, thời bốn 
danh uẩn gọi là cái đau (thọ khổ) sẽ xuất hiện mỗi lần 
kim châm vào. Cái đau được thấy rõ vì chúng cũng tan 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

197 

biến hay diệt tại mỗi điểm xuất hiện của nó. Mỗi lần 
sanh tại mỗi điểm và mỗi lần diệt cũng tại cùng điểm 
ấy phải được nhận thức rõ một cách khách quan. 

Chẳng hạn, trong cái chai nhỏ này chứa khoảng 
nửa vốc tay chất lỏng mầu đỏ trong suốt có thể hoà tan 
mọi thứ một cách nhanh chóng. Giả sử một số vi khuẩn 
mầu trắng từ ẩm ướt sanh (thấp sanh) mỗi khoảnh 
khắc xuất hiện và biến mất nhanh chóng tại một điểm 
nào đó trong chất lỏng đó, nhưng trong nháy mắt 
chúng đã bị huỷ diệt bởi chất lỏng đó. Sự phân biệt hay 
quán cũng phải giống như ví dụ này. Máu trong trái 
tim dường như đang di chuyển khắp mọi nơi do sự 
thay đổi nhanh chóng của tâm. Sự tập hợp ngắn ngủi 
của những ý nghĩ “Tôi biết, Tôi nghĩ” và sự tập hợp 
của  chất máu (trong trái tim) dường như đang di 
chuyển ấy phải được nhận biết cùng một lúc. Nếu chỉ 
nhận ra sự xuất hiện và biến mất của chững chuyển 
động rõ ràng của chất máu trong trái tim mà không 
nhận ra sự xuất hiện và biến mất của ý nghĩ và tâm thì 
không đủ. Lửa địa ngục của tà kiến như “Tôi suy nghĩ 
và Tôi biết” không nên bị loại trừ khỏi sự quán và hình 
dung của hành giả. Và thỉnh thoảng hành giả cũng 
phải phân biệt trí làm việc quán và hình dung ấy. 

 
“Pheṇūpamaṃ kāyamimaṃ viditvā, 
Marīcidhammaṃ abhisambudhāno 
Chetvāna mārassa papupphakāni, 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

198 

Adassanaṃ maccurājassa gacche.” (Dhp 46) 
“Biết thân như bọt nước, 
Ngộ thân là như huyễn, 
Bẻ tên hoa của Ma 
Vượt tầm mắt thần chết.” 
Bài kệ Pháp Cú do Đức Phật thuyết này phải 

được lưu ý như một ví dụ về những gì không có cốt lõi, 
hình sắc hay hình tướng. Ảo ảnh là một ảo giác. Nó 
xuất hiện như một dải nước trong cái hồ khô cạn khi 
nhìn từ xa. Đây chỉ là kết quả của sức nóng khắc nghiệt 
trong mùa hè. Vào mùa hè, nhiều con nai khát nước 
trong khi lang thang đi tìm nước nhìn thấy ảo ảnh này, 
nghĩ rằng đó là nước, chúng liền chạy nhanh đến cái 
hồ khô cạn ấy, nhưng ảo giác quang học biến mất ngay 
khi chúng đến gần bờ hồ và hiện ra ở giữa hồ. Khi 
những con nai đi đến giữa hồ ảo ảnh lại biến mất và 
xuất hiện trên bờ hồ bên kia. Tuy nhiên, khi những con 
nai đi đến, nó không còn ở đó nữa. Nó lại được thấy ở 
giữa hồ và chúng liền chạy trở lại. Nhưng chúng cũng 
không thể tìm thấy nước ở đó. Chúng cứ tiếp tục và 
chạy mãi cho đến khi chết vì kiệt sức và khát. 

Ở đây, ảo ảnh chỉ đơn thuần là những đám mây 
hơi nước từ đáy hồ bốc lên. Những tia nắng mặt trời 
chiếu vào hơi nước và sự kết hợp của chúng tạo thành 
cái được gọi là ảo ảnh. Ở tầm gần không ai có thể thấy 
nó. Nó phải được thấy từ đằng xa khi những tia nắng 
mặt trời thấm qua nó ở một góc độ nào đó nếu không 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

199 

thì nó không xuất hiện. Ví dụ này muốn nói rằng sự 
xuất hiện liên tục của các uẩn phải được thấy giống 
như những tia sáng của ảo ảnh. Điều quan trọng là phải 
phân tích được sự sanh và diệt của chúng. Thẩm biến 
tri hay trí thẩm sát tam tướng (vô thường,..) mới có thể 
nắm bắt được sự xuất hiện và biến mất này của chúng.  

Theo những giải thích ở trên, sau khi hình dung 
bản chất thực của sáu loại thức cũng như sự sanh và 
diệt của chúng, sự phụ thuộc lẫn nhau của chúng cũng 
cần phải được quán. Sau khi thực chứng vô thường, 
thẩm biến tri về vô ngã cũng sẽ dễ dàng được thực 
chứng liên quan đến Pháp Duyên Sanh 
(Paṭiccasamuppāda). 

“Cakkhuñca paṭicca rūpe ca uppajjati cakkhu 
viññāṇaṃ.” 

 “Duyên mắt và cảnh sắc nhãn thức sanh mới lại 
và liên tục.” 

Duyên sanh của con mắt liên quan đến đoạn Pāḷi 
này sẽ được giải thích trong chương nói về sắc uẩn. 

Cảnh sắc (rūpa) là một thuật ngữ Abhidhammā 
(Vi-diệu Pháp). Nó chỉ rõ ràng khi nhóm tám sắc (tám 
sắc bất ly hay đoàn bát thuần) trên đó sắc , mầu, dựa 
vào được giải thích một cách bao quát. Sắc của một 
người đàn ông, sắc của một con bò, sắc của một khúc 
gỗ, sắc của một cây cột trụ, là những từ được dùng 
trong Vi-diệu-Pháp. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

200 

“Tôi thấy một người đàn ông,” “Tôi thấy một 
con bò,” “Tôi thấy một khúc gỗ,” “Tôi thấy một cây cột 
trụ” là những mô tả sự thật (savatthuka kathā). Chúng 
cũng giống như nói rằng thực phẩm được uống và ăn 
gọi là những dưỡng chất của đồ ăn vậy.  

Trong các văn bản Pāḷi của Vi-diệu-Pháp 
(Abhidhamma) cả hai loại mô tả — mô tả theo việc có 
thật (savatthuka-kathā) và mô tả theo nghĩa cùng tột 
hay chân đế (paramattha-kathā). Trong trường hợp đó, 
những đồ ăn có thể nhai và ăn được gọi là dưỡng chất 
của đồ ăn. Chúng là những từ được dùng để chỉ những 
vật có thật (có thể sờ mó được). Ngay cả trong Bộ Pháp 
Tụ (Dhammasaṅganī) của Tạng Diệu Pháp, cũng có 
những từ như cơm (odano), cháo chua (kummāro, Sour 
gruel), bánh bột mì (sattu), cá (maccho) và thịt (maṃsaṃ). 
Cơm chứa một nhóm tám sắc pháp (tổng hợp tám sắc 
hay đoàn bát thuần). Trong số tám sắc pháp này có 
dưỡng chất (ojā), đặc biệt sắc pháp ấy được gọi là 
dưỡng chất khi nó được dùng theo những từ định rõ 
thực tại tuyệt đối. Ở đây, sự mô tả theo việc có thật sẽ 
được đưa ra để phân biệt cái này với cái kia và làm cho 
cả hai được rõ ràng hơn. Câu nói, “nhãn thức vừa mới 
sanh tuỳ thuộc vào những cảnh sắc khác nhau,” chỉ ra 
rằng tiến trình thấy diễn ra liên tục từ lúc một người 
thức dậy vào buổi sáng cho đến lúc họ đi ngủ vào ban 
đêm. Có một tiến trình trong cái được thấy thứ nhất và 
cái được thấy thứ hai và v.v… Tuy nhiên, có rất nhiều 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

201 

thứ được thấy đến nỗi khó mà có thể diễn tả hết được 
tiến trình đó. Đầu tiên một người đàn ông được thấy, 
và khúc gỗ được thấy thứ hai… Trong cái thấy một 
người đàn ông, cũng có một tiến trình. Chẳng hạn, lưng 
được thấy trước, rồi đến đầu, và v.v… Những thứ này 
muốn nói đến các cảnh sắc. Khi thấy một đối tượng, 
một nhãn thức mới sanh khởi cho mỗi đối tượng thấy. 
Hơn nữa, ngay khi con mắt xoay qua khúc gỗ, sự phản 
chiếu của khúc gỗ trên võng mạc liền xảy ra. Theo bản 
chất của thực tại, sự phản chiếu của khúc gỗ xảy ra trên 
võng mạc do mãnh lực tác động của cảnh (hình ảnh), 
giống như mãnh lực tác động của tia chớp vậy. Đó là 
lý do vì sao khúc gỗ được phản chiếu trên võng mạc. 
Do sự tác động của cảnh (hình ảnh của khúc gỗ) trên 
võng mạc phản chiếu hình ảnh khúc gỗ, nhãn thức 
sanh lên ở đó. Khi đánh một viên đá lửa vào thép, 
những tia lửa xuất hiện. Nó được ví giống như ví dụ 
này. Cùng với mỗi cái nháy mắt hình ảnh của khúc gỗ 
biến mất. Mỗi lần hình ảnh của khúc gỗ biến mất có 
nghĩa là mỗi lần diệt của nhãn thức. Ở đây không cần 
thiết phải giải thích chi tiết về những gì xảy ra khi một 
người quay qua hướng khác. Nhưng cần lưu ý rằng ở 
từng sát-na một hình ảnh mới và một nhãn thức mới 
sanh khởi.  

Đối với việc thấy cây cột trụ sau khi thấy khúc 
gỗ, tiến trình cũng diễn ra như vậy. Và sau khi thấy cây 
cột trụ, nếu thấy một cái gì khác thì tiến trình cũng 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

202 

giống như thế. Cần phải hiểu rằng một vật khiến cho 
nhãn thức của nó sanh khởi mới lại mỗi lần thấy nó. Từ 
lời tuyên bố: “Nhãn-thức sanh khởi tuỳ thuộc vào các 
cảnh sắc khác nhau,” sự thật về duyên sanh trở nên rõ 
ràng vì thức chỉ có thể sanh (xuất hiện) do tác động của 
cảnh sắc.  

Sự xúc chạm của những vật hữu hình giống như 
khúc cây và cột trụ là các nhân sanh của nhãn-thức. 
Trong việc thấy khúc gỗ, chính khúc gỗ tạo ra nhãn-
thức. Nói khác hơn chính do khúc gỗ tác động mà nhãn 
thức được tạo ra. Cũng vậy, do cột trụ tác động nhãn-
thức mà cái thấy khúc gỗ được tạo ra. Tất cả các loại 
nhãn-thức cần phải được hiểu theo cách tương tự. 

Đây là một phúng dụ. Có một người đàn bà đã 
sống một trăm ngàn năm. Mỗi năm bà lấy một người 
chồng mới. Trong suốt thời gian năm mươi ngàn năm 
bà sanh được năm mươi ngàn đứa con trai. Mỗi người 
đàn ông chỉ có một đứa con trai duy nhất. Vì thế không 
thể phân biệt những đứa con này bằng cách đặt tên 
theo người mẹ, mà chỉ bằng cách đặt tên theo người 
cha. Võng mạc giống như người mẹ. Các cảnh sắc của 
chúng cũng giống như năm mươi ngàn người cha. Các 
loại nhãn thức mới sanh giống như năm mươi ngàn 
đứa con trai. 

Một người nhìn thấy những vật giống như khúc 
gỗ và cây cột trụ theo thứ tự cho đến khi đi ngủ. Chúng 
ta có thể nói rằng khúc gỗ được thấy bởi nhãn-thức là 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

203 

con (kết quả) của khúc gỗ. Cột trụ được thấy bởi nhãn-
thức là kết quả của cây cột trụ và v.v… 

Đây là một ví dụ khác. Có một ngàn cái cây, 
ngang chiều cao của một người, trồng hai bên vệ 
đường. Một người nhặt lấy quả cầu pha lê và cầm nó 
chạy dọc theo con đường. Khi người ấy đi tới từng cái 
cây thì quả cầu pha lê phản chiếu hình ảnh của từng 
cái cây trong số đó. Ở đây quả cầu pha lê giống như bề 
mặt nhạy cảm của con mắt (thần kinh nhãn). Những 
cái cây giống như các cảnh sắc. Hình ảnh của các cái 
cây ấy giống như các loại nhãn-thức. Sự xuất hiện và 
biến mất của chúng là như nhau. 

Đối với những âm thanh và nhĩ-thức, mùi và tỷ-
thức, vị (hương vị của thức ăn được đưa vào miệng) và 
thiệt-thức, và cảnh xúc (những vật có thể sờ mó được 
khác nhau chạm vào nội thân hay ngoại thân) và thân-
thức, cũng cần hiểu theo cách tương tự. Ý-thức có nhiều 
cảnh pháp khác nhau (những đối tượng ý niệm). Những 
loại tâm tốt và xấu, những loại tâm trung tính (vô ký), 
những tâm sở kết hợp với chúng: tham, sân, si; tín, 
niệm; xúc, thọ, tưởng, tư, nhất tâm, mạng quyền, tác ý; 
tầm, tứ, thắng giải, cần, hỷ, dục; mười ác nghiệp, mười 
thiện nghiệp; yếu tố kết dính (thuỷ đại), mắt, tai, mũi, 
lưỡi, thân, ý-vật, mạng quyền, vật thực; sanh, già, và 
chết đều được gọi là cảnh pháp. Năm loại đối tượng 
hay năm cảnh bao gồm cảnh sắc, và cảnh thinh cũng 
liên quan đến ý thức vốn nắm bắt tất cả sáu loại cảnh. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

204 

Từ lúc sanh ra, tất cả sáu loại cảnh phát sanh trong quá 
khứ, hiện tại, và tương lai không có bất kỳ sự gián đoạn 
nào đều là những đối tượng của ý thức. Chúng được 
nắm bắt từ sát-na sanh cho đến sát-na hiện tại. Cũng có 
những đối tượng mà một người mong đợi sẽ được gặp 
trong các kiếp sống tương lai. Sự nắm bắt và nhận thức 
về sáu loại cảnh có được nhờ học và tiếp nhận từ những 
người khác thuộc về những đối tượng của ý thức. Tiến 
trình tâm thức xảy ra trong suốt lúc ngủ say thực hiện 
chức năng của hữu phần (bhavaṅga). Vào lúc đó, đối 
tượng của chúng sẽ là, hoặc  một nghiệp quá khứ 
(kamma), hoặc một nghiệp tướng (kamma-nimitta), hoặc 
một thú tướng (gati-nimitta), dấu hiệu của những 
khuynh hướng có chủ ý được quyết định bởi nghiệp 
lực quá khứ sẽ sanh ra trong kiếp sống kế tiếp). Từ lúc 
thức dậy cho đến lúc rơi vào giấc ngủ, những đối tượng 
đã nói được nhận thức liên tục không có bất kỳ sự gián 
đoạn nào bởi ý thức sanh khởi tại tâm cơ (ý vật) tuỳ 
theo hoàn cảnh. Trong tiến trình tâm này, một trong 
những đối tượng đã đề cập ở trước tác động và kích 
thích tâm-thức sanh. Như vậy, tâm đó sanh lấy đối 
tượng kích thích kể như ý nghĩ hay sự nhận thức trong 
tâm. Môi trường xung quanh của sự tiếp xúc và sự tác 
động vẫn liên miên không dứt. Tâm hữu phần luôn 
luôn bị tác động bởi một trong rất nhiều đối tượng như 
vậy. Mỗi một sự kích thích là mỗi tâm thức xuất hiện 
(sanh) và rồi biến mất (diệt) nối tiếp nhau theo tuần tự. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

205 

Sự xuất hiện và biến mất của chúng cũng xảy ra không 
gián đoạn. 

Người ta nghĩ rằng thấy là một tiến trình liên tục, 
nhưng thực tế là, khi thức, các tâm sở và các danh uẩn 
khác xuất hiện ở con mắt chúng không hiện hữu ở bất 
cứ phần nào khác của thân. Khi chúng xuất hiện ở tai, 
ở mũi, ở lưỡi hay bất cứ phần nào khác của thân cũng 
vậy, chúng chỉ hiện hữu tại cái điểm nơi chúng khởi 
sanh mà thôi. Khi chúng ở trong tâm-cơ (ý-vật) chúng 
sẽ không có mặt ở bất kỳ nơi nào khác. Sự xuất hiện và 
biến mất của chúng rất nhanh và chúng xuất hiện hàng 
tỷ lần trong một cái nháy mắt. Tuy nhiên, đối với 
chúng ta chúng dường như đang xuất hiện ở khắp toàn 
thân cùng một lúc. Khi chúng ta nghĩ: “Những gì Tôi 
thấy với chính mắt của tôi,” trong tiến trình nhãn-thức 
thì vô số những sát-na ý thức từ tâm cơ có thể đã nối 
tiếp nhau xen vào. Đó là lý do vì sao người ta tin rằng 
trong lúc thấy thì một âm thanh cũng được nghe. Đối 
với việc nghe, ngửi, … cũng cần hiểu theo cách tương 
tự. Các loại tâm liên quan đến những chuyển động của 
thân không thể xảy ra đồng thời với các loại tâm liên 
quan đến những hoạt động của lời nói và ngược lại. 
Tuy nhiên, sự thay đổi nhanh đến nỗi người ta có thể 
nói trong khi họ đang đi, và trong khi đang nói tứ chi 
cũng có thể chuyển động, các cảnh sắc có thể được 
thấy, các âm thanh vẫn có thể được nghe. Thực ra 
những sự đan xen của các đối tượng khác nhau này xảy 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

206 

ra trong một chuỗi nối tiếp nhau theo tuần tự, nhưng 
đối với chúng ta chúng lại có vẻ như cùng một lúc. 
Chúng ta xem cả tỷ tiến trình tâm dường như chỉ là 
một. Người hành thiền minh sát phải quán sự xuất hiện 
và biến mất của các hiện tượng. Quan trọng nhất là 
phải nhận ra sự sanh và diệt này bằng minh sát trí. Sự 
dập tắt hoàn toàn của sáu ngọn lửa-địa ngục của tà-
kiến như “Tôi thấy,” “Tôi nghe,” “Tôi ngửi,” “Tôi 
nếm,” “Tôi sờ,” và “Tôi nghĩ” cũng như những ngọn 
lửa-địa ngục của “Tôi nói,” “Tôi di chuyển,” “Tôi đi,” 
“Tôi đến,” và v.v… là yếu tố quan trọng. Nếu người 
hành thiền nhận ra được sự xuất hiện và biến mất của 
nhãn-thức, nhĩ-thức, tỷ-thức, thiệt-thức, thân-thức và 
ý-thức thời việc quán đã hoàn tất. 

Đến đây chấm dứt phần giải thích thẩm biến tri 
về vô thường liên quan đến sáu loại thức.  

 
Thẩm Biến tri Khổ 
 
Ở đây thẩm biến tri khổ sẽ được giải thích. Mười 

lăm loại khổ đề cập trong phần nói về tri biến tri là 
những đặc tính của khổ liên quan đến sáu loại thức. Tất 
nhiên, đây là những cái khổ rất khủng khiếp. Chúng là 
những cái khổ đích thực đúng như câu nói: “Dukkhaṃ 
bhayaṭṭhāna (cái khổ đáng kinh sợ).” 

Theo câu nói “Phàm cái gì vô thường, cái đó là 
khổ (yadaniccaṃ taṃ dukkhaṃ)” và “Tưởng khổ 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

207 

trong vô thường (anicce dukkhasaññā),” ở đây cái khổ 
của vô thường sẽ được giải thích với những ví dụ. 

Khi cuống của những trái cây thốt nốt hay trái 
dừa đứt thì chúng sẽ rơi xuống đất và nằm rải rác chỗ 
này chỗ kia. Tương tự, kẻ phàm phu không thể sống 
mãi trong cõi người được. Họ phải chết khi cái ‘cuống’ 
mạng căn của họ bị cắt đứt. Sau khi chết họ không thể 
đi cõi nào họ thích. Lẽ tự nhiên, sự phân ly này được 
xem là đáng sợ. Nó được gọi là sự nguy hiểm của luân 
hồi. Hầu hết con người phải rơi vào bốn cõi khổ sau khi 
chết do sự nguy hiểm phổ biến của vòng tử sanh luân 
hồi này. Để được tái sanh trở lại trong cõi người hay cõi 
chư thiên sau khi chết rất khó. Trong số một ngàn hay 
thậm chí một triệu người có thể chỉ một người thành 
công mà thôi. Sự nguy hiểm này xảy ra do bản chất vô 
thường của tâm. Nó dõi theo một người bao lâu họ còn 
chấp chặt vào thân và tâm này là của ta và xem chúng 
như một nguồn vui. Nó đáng sợ bởi vì nó là vô thường. 
Do đó, loại trí (thẩm biến tri) này là trí thấy khổ thực 
sự, bởi vì sự đáng kinh sợ hay nguy hiểm (bhayatthena 
dukkhaṃ) của luân hồi. Đối với sự hiện hữu ở cõi trời 
và Phạm thiên cũng phải được hiểu như vậy. 

Ở đây, khổ tăng lên gấp bội như thế nào sẽ được 
minh hoạ với những ví dụ. Tâm giống như một kẻ sát 
nhân. Vô thường giống như thanh kiếm sắc bén. Một 
chúng sinh giống như một tội nhân. Kẻ sát nhân, tâm, 
với thanh kiếm vô thường chém liên tục, không ngừng 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

208 

vào tội nhân từ khoảnh khắc nó thụ thai. Nếu tội nhân 
không được chữa trị chắc chắn nó sẽ chết do những vết 
thương này. Tuy nhiên, khi mỗi nhát cắt được điều trị 
kịp thời nó có thể tiếp tục sống bởi vì nó đã được chữa 
lành tức khắc. Mặc dù tự thân sự chữa trị cũng liên tục 
hành hạ nó một cách khốc liệt. Nhu cầu sinh kế và tìm 
kiếm thức ăn giống như sự chữa trị trong cõi dục. Tìm 
kiếm một kế sinh nhai và đồ ăn đúng là một nguồn 
sanh khổ lớn xuất phát từ sự thay đổi vô thường của 
tâm của tất cả chúng sanh sống trong nước, trên đất 
liền, và trong hư không. Sau khi nhận ra sự thực về vô 
thường đã nói ở trên, đặc tính khổ của nó cũng phải 
được phân biệt. Tất nhiên không thể nhận ra tâm là cái 
khổ đáng sợ hãi và vĩnh hằng do sự hỗ trợ của thường 
tưởng và không có sự hình dung về vô thường. Nói 
cách khác, người đao phủ còn có thuộc hạ và những 
thế lực ác để giết một người chỉ bằng một nhát chém. 
Tuy nhiên, con người không dễ bị giết chết bởi những 
nhát chém liên tục này vì họ có đủ sức chịu đựng, thuốc 
cứu chữa, và sự chữa trị. Trái lại, có những phi nhân ác, 
những kẻ có yêu thuật, những hàng ma quỷ cùng với 
quyến thuộc của chúng từ mọi hướng khiến con người 
phải chịu đau khổ, phải khóc, phải cười, phải bị ô nhục, 
và tiêu tan sự nghiệp. 

Ở đây, tâm là kẻ sát nhân. Vô số bịnh tật là 
những thế lực ác của yêu thuật. Những nguy hiểm của 
lửa, nước, trộm cắp, rắn rít, bò cạp, voi, sư tử và 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

209 

v.v…cũng giống như mụ phù thuỷ và những kẻ âm 
mưu. Phép thuật và mưu mô của những kẻ làm điều ác 
gây ra muôn vàn đau khổ khác nhau cho chúng sanh. 
Sầu, bi, khổ, ưu, não cùng với những phiền não khác 
như tham, sân, si, ngã mạn, và tà kiến là những tai hoạ 
khiến con người khóc, cười, điên loạn, ô nhục và tiêu 
tan sự nghiệp. Như vậy, sự khổ tâm tăng lên gấp bội 
do tính chất vô thường của tâm trong chính con người. 
Đặc tính của khổ tâm có thể được giải thích như sau: 

1. Dukkha-dukkha (khổ-khổ: khổ thân và khổ tâm), 
2. Viparināma-dukkha (hoại khổ: cái khổ do sự 

thay đổi, biến hoại gây ra), 
3. Saṅkhāra-dukkha (hành khổ: cái khổ của sự hiện 

hữu duyên sanh được duy trì bằng sự nỗ lực liên 
tục không ngừng) 
 

Hành Khổ (hay cái Khổ của sự Hiện Hữu 
Duyên Sanh) 
 
Trong những kiếp sống trước, những hành động 

thiện như bố thí, giữ giới, và hành thiền được thực hiện 
với nhiều khó khăn để mong có được những kiếp sống 
tốt hơn về sau. Những hành động này là cái khổ của sự 
hiện hữu do ý thức được có những kiếp sống tốt đẹp 
hơn. 

Tâm vốn vô thường và cần phải được thiết lập 
lại sau mỗi lần tử vong. Do đó, vòng luân hồi là không 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

210 

chắc chắn, tâm và sự khổ đau của hiện hữu cũng vậy. 
Có hai loại người thực hiện thiện nghiệp bố thí, giữ 
giới, v.v…. Có những người nỗ lực vì sự giải thoát tối 
hậu khỏi mọi khổ đau. Trong khi những người khác 
cũng nỗ lực làm điều thiện nhưng không nhằm mục 
đích đạt được sự bình yên vĩnh hằng. Loại đầu tiên 
thuộc về những người đang cố gắng nhằm đạt được sự 
diệt tối hậu của tâm. Những người ấy thoát khỏi cái 
khổ đòi hỏi phải có bố thí, giữ giới và hành thiền. Họ 
được giải thoát khỏi cái khổ của bốn ác đạo. Tại sao? 
Chính vì họ hoàn toàn không lệ thuộc vào cái tâm vô 
thường. Nói cách khác, họ đã thoát khỏi những trói 
buộc của tâm. Nếu không thì, trong cái vòng luân hồi 
bất tận này, họ sẽ không thoát khỏi cái khổ của việc 
phải thực hiện sự bố thí, giữ giới, hành thiền, hành sa-
môn hạnh, Tỳ-kheo hạnh, và mang những gánh nặng 
cũng như khó khăn cố hữu của họ. Người thuộc loại 
thứ hai là những người ngu đang cố gắng không ngừng 
để thiết lập lại những loại tâm mới. Những thuận lợi 
và bất lợi trong trường hợp này là rõ ràng. 

Đây là sự giải thích. Một thiện nghiệp bố thí chỉ 
có thể được thực hiện sau khi một người đã thâu thập 
đủ tài sản để bố thí với sự khó khăn nhất định nào đó. 
Tuy nhiên, hành động cao quý đó được thực hiện với 
khổ bởi vì họ mong muốn những kết quả do bố thí tạo 
ra. Hơn nữa, còn có nguy cơ chìm vào cái khổ của bốn 
ác đạo nếu hành động bố thí đó không được làm. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

211 

Theo lời dạy của Đức Phật: “Năm thủ uẩn được 
gọi là những kẻ sát nhân” (“Pañca vadhakā paccatthikāti 
kho, bhikkhave, pañcannetaṃ upādānak-khandhānaṃ 
adhivacanaṃ.”)   

Ví dụ về tâm đã được giải thích ở trên. Dĩ nhiên, 
tâm là một kẻ sát nhân sử dụng thanh kiếm vô thường 
của mình không ngừng giết người và ném họ vào các 
cõi khổ. Tâm của các vị chư thiên cũng hành quyết 
những vị chư thiên và ném họ và bốn cõi khổ. Tâm của 
các vị Phạm thiên cũng vậy. Kẻ phàm phu ngu si thì sợ 
hãi các cõi khổ. Họ cố gắng thực hiện các thiện nghiệp 
bố thí, giữ giới, và hành thiền để có được tâm thiện và 
sự hiện hữu như chư thiên và Phạm thiên. Sau khi đạt 
được những thành tựu mà họ khát khao đó, họ vẫn 
phải rơi trở lại các cõi khổ như thường. Không vứt bỏ 
tâm, con người có thể từ cõi Phạm thiên cao nhất rơi 
xuống những cõi thấp nhất và khổ đau nhất. Những cơ 
hội để rơi vào các cõi khổ là vô tận, không thể đếm 
được. Cái khổ của sự hiện hữu do thiện nghiệp cũng 
vô tận. Khả năng rơi vào các cõi thấp chỉ được đoạn trừ 
sau khi một người diệt được thân kiến, trở thành bậc 
Thánh Nhập Lưu. Lúc đó cái khổ của sự hiện hữu do 
thiện nghiệp cao quý không còn đáng kể nữa. 

Trên đây là sự giải thích ngắn gọn về cái khổ của 
sự hiện hữu duyên sanh. 

Hoại Khổ (Viparināma-dukkha, cái Khổ do sự 
Thay Đổi, Biến Hoại Gây Ra) 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

212 

Hành khổ (vipariṇāma-dukkha) đã trở nên rõ 
ràng qua những ví dụ về kẻ sát nhân, sự tan hoại và 
nguy hiểm của vòng luân hồi. Mọi khổ đau bắt nguồn 
từ vô thường là cái khổ do sự thay đổi, biến hoại gây 
ra. Cái khổ của sự hiện hữu duyên sanh trong vòng 
sanh tử luân hồi bất tận này nói chung do sự hiện hữu 
của vô thường dẫn đến việc thiết lập các thành phố, 
làng mạc và nhiều hình thức liên kết khác nhau trong 
thế gian. Sự thay đổi ấy cũng tạo ra những nỗi lo về 
bão lụt, hoả tai, và các hiểm nguy bên ngoài khác. Nếu 
tâm không vô thường hay tâm không bị thay đổi thời 
sẽ không có gì trong thế gian này đáng để sợ hãi, khiếp 
đảm, tuyệt vọng, hay lo lắng, buồn rầu nữa. 

Chấm dứt phần giải thích về Hoại Khổ 
 
Khổ-Khổ (Khổ Thân và Khổ Tâm) 

 
Cả hai, khổ thân và khổ tâm này đều được gồm 

trong hành khổ và hoại khổ. Hơn nữa, tất cả các loại 
khổ giống như khổ sanh đã được đề cập trong Sacca 
Vibhaṅga (Đế Phân Biệt),  Tiểu Kinh Khổ Uẩn 
(Cūḷadukkhakkhandha Sutta) và trong Jarā Sutta 
(Kinh Già) của Mahāniddesa Pāḷi (Quảng Thuyết) 
thuộc về loại khổ tâm. Tất cả các loại khổ thuộc dục 
giới, sắc giới, và vô sắc giới đều bao gồm trong đặc tính 
khổ của tâm. Do đó, việc thực chứng thẩm biến tri về 
khổ rất quan trọng. Sau khi chứng đắc Đạo Quả A-la-



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

213 

hán nó mới thành tựu đầy đủ. Các bậc Nhập-lưu, Nhất-
lai, và Bất-lai chỉ thành tựu phần nào mà thôi. 

 
Thẩm Biến Tri Vô-Ngã (anatta-pariññā), có ba 

loại: 
1. Vô-ngã phải được biết nhờ vô thường, 
2. Vô-ngã phải được hiểu nhờ khổ, 
3. Vô-ngã phải được thực chứng nhờ thấy nó 

không tuân theo ước muốn của một người 
Loại thứ nhất có thể được thực chứng sau khi 

phân biệt rõ sự thực về vô thường. Loại thứ hai có thể 
được hoàn thành sau khi hình dung ra sự khổ đau (của 
cái bị vô thường). Nếu hai loại này được nhận thức rõ 
thời trí liên quan đến bản chất không tuân theo ước 
muốn của một người sẽ được thành tựu. Vô ngã có 
nghĩa là không có thực chất, cơ sở hay cốt lõi trong một 
người. Nó không phải thực chất, cơ sở hay cốt lõi của 
tôi. Nếu vô thường được phân biệt rõ thời sự vắng mặt 
của cốt lõi (vô ngã) cũng sẽ được thực chứng. 

Nó phải được phân biệt như thế nào? Phàm phu 
mù loà chấp vào khái niệm “Tôi thấy” và “Tôi là người 
hiện hữu suốt cuộc đời tôi.” Nhân cách hoá nhãn-thức, 
ý niệm “Tôi thấy”được nắm lấy. Người ta nghĩ nhãn-
thức là thường hằng giống như cái “Tôi” và là bản chất 
thường hằng của một người. Nếu sự xuất hiện và biến 
mất không ngừng của nhãn thức được phân biệt rõ thời 
người ta sẽ nhận ra rằng khái niệm tự kỷ trung tâm (tôi 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

214 

thấy) là một thứ và nhãn thức là một thứ khác. Lúc đó 
sự việc nhãn thức không có sự thường hằng và cốt lõi 
đã được phân biệt. Đối với các loại thức còn lại cũng 
cần được phân biệt theo cách tương tự. 

 
Sự Bền Vững và Cốt Lõi 
 
Nhiệm vụ thấy (của nhãn-thức) được xem là 

vững bền trong suốt đời người, và nó cũng được xem 
là bất khả hoại. Đó là khái niệm về sự bền vững và cốt 
lõi (dhuva sāra cốt lõi thường hằng). Nếu sự xuất hiện 
và biến mất không ngừng của nó được phân biệt người 
hành thiền có thể nhận ra nó không có bất kỳ sự vững 
bền hay bản chất nào cả. Đối với các loại thức khác 
cũng cần phải được phân biệt hay quán theo cách 
tương tự). 

 
Lạc và Cốt Lõi 
 
Thấy là một chức năng tuyệt vời, một khả năng 

thú vị mang lại niềm hạnh phúc ưu việt, vô biên. Nó 
đáng tin cậy và lợi ích. Với thị lực tốt, một người có thể 
ngang bằng với những người khác. Họ có thể nhìn thấy 
Mặt Trời và Mặt Trăng. Có thể biết được phương 
hướng như đây là hướng Đông, đây là hướng Tây,… 
Họ có thể nhận ra các màu sắc, đường phố và nhà cửa, 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

215 

để hiểu được ý nghĩa của các nghề nghiệp khác nhau. 
Khi so sánh với người mù, kiến thức dựa trên khái niệm 
phát sanh từ việc thấy được cho là lạc (sukha) và có cốt 
lõi (sāra).  

Con người không thể thoát khỏi nhu cầu về lửa 
cho việc thắp sáng và nấu ăn. Lửa vô cùng hữu dụng, 
lợi ích và được người tìm kiếm nó thích thú. Nhưng nó 
lại vô ích đối với người không cần nó. 

Lửa rất hữu ích đối với con người vốn không thể 
sống thiếu nó. Lửa mang lại lợi ích và sự thích thú. Tuy 
nhiên, lửa cũng có thể đốt cháy mọi thứ nó tiếp xúc. Nó 
có thể làm hại người dùng nó, làm hại tài sản và cả 
những người trong gia đình họ. Nó có thể đốt cháy tất 
cả thành tro bụi. Tuy nhiên, người ta không thể sống 
không có lửa và dù biết nó nguy hiểm vẫn thích thú. 
Tương tự, nhãn-thức rất được quý trọng và hữu ích vì 
sự cần thiết của nó gắn liền với việc có thân người. 
Chức năng của nó có rất nhiều. Nó hữu dụng, lợi ích 
và khả ý. Do đó, sự dính mắc vào nó cũng tăng lên. Vô 
số những ngọn lửa địa ngục xuất phát từ nhãn-môn là 
do nhãn-thức. Cũng vậy vô số những bất thiện nghiệp 
như sát sanh đều được thực hiện vì nó. Người ta không 
thể thoát khỏi cái vòng khổ đau bất tận này bởi vì đã 
chấp nhãn-thức như là “Tôi thấy.” 

Ngay cả lúc này đây, những nguy hiểm của khổ 
luân (vòng khổ đau), những đoạ xứ, và địa ngục A-tỳ 
(Avīci) vẫn đang bám theo tất cả chúng sanh. Như đã 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

216 

đề cập ở trước, nhãn-thức giống như một kẻ sát nhân. 
Tuy nhiên, kẻ phàm phu mù loà không thể thấy được 
nhiệm vụ đích thực của nó, vì thế họ dính mắc vào nó 
nghĩ rằng nó là một phước báu to lớn và tuyệt vời. Theo 
cách này, những người đã có sẵn cơ cấu đau khổ trong 
năm uẩn nghĩ rằng nhĩ-thức là một phước báu lớn. Tỷ-
thức, thiệt-thức, thân-thức, sự hiểu biết, bố thí, giữ giới, 
và hành thiền cũng được xem là những phước báu. Vô 
số những lỗi lầm của nhãn thức đề cập ở trên đã không 
được người ấy quán hay phân biệt. 

Bạn phải áp dụng các phương pháp trên cho sáu 
loại thức như sau. Tham ái, ngọn lửa của vòng tái sanh 
luân hồi, xem các nhóm tâm sở như niệm, tuệ, tín, 
v.v…; các nhóm sắc như sự giãn nở (địa đại), sự kết 
dính (thuỷ đại); các chi phần như đầu, mình, chân, tay, 
mắt, tai, mũi, lưỡi,… là tốt. Đó là lý do tại sao thân 
quyến, nhà cửa, đá quý, vàng bạc, bạn bè và những thứ 
xa hoa của đàn ông, chư thiên, Phạm thiên được cho là 
tốt và cao quý. 

Đây là sự giải thích về niềm vui và bản chất, vốn 
đã ăn rễ rất lớn và vững chắc trong các chúng sinh. 

Cốt lõi tự ngã (atta-sāra) đã được đề cập. Trong 
trường hợp của vô-ngã (anatta), sáu loại thức không có 
cốt lõi thường hằng (nicca-sāra), cốt lõi vững bền 
(dhuva-sāra) và không có cốt lõi lạc (sukha-sāra). 

Về cấu trúc vật lý chúng không thường (nicca), 
không bền vững (dhuva), và không có tự ngã (atta), hay 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

217 

linh hồn (jīva). Điều này đã được giải thích ở trên. 
Trong trường hợp của vô-ngã, tại sao nó không thể 
quản được với nghĩa không tuân theo ước muốn của 
một người? Người ta có thể hỏi, “Chúng ta không thể 
nhìn và thấy theo ý thích sao?” “Thân này không thể 
được mang đi bất cứ chỗ nào chúng ta muốn sao?” 

Trong ví dụ về kẻ sát nhân, khả năng để tiếp tục 
(sống) bất cứ nơi nào con người đi phải được hiều bằng 
việc chữa lành liên tục, bằng sức đề kháng bên trong, 
bằng phương thuốc cứu chữa, và sự điều trị nhờ vậy 
người ta mới thoát khỏi cái chết bất đắc kỳ tử. Trong ví 
dụ này, việc chữa bệnh không phải được thực hiện theo 
lệnh của một người. Nó cũng không tuân theo quyền 
lực của một người do sợ hãi và tôn trọng. Có thể nói 
việc chữa bệnh là do phương thuốc cứu chữa và điều 
trị thực hiện. Việc chữa bệnh phải được tiến hành đúng 
lúc. Trước tiên người ta phải phục vụ hay chăm sóc. 
Chính sự chăm sóc của ngày hôm qua có thể tạo ra sự 
chữa lành của ngày hôm nay. 

Điều đó giống như câu nói: “Nếu bạn có thể làm 
một kẻ nô lệ trong suốt cuộc đời bạn Tôi sẽ luôn luôn 
phục vụ bạn.” Chữa lành bệnh chỉ xảy ra do sự phục 
vụ và chịu đựng không ngừng để thiết lập nguồn dinh 
dưỡng mới cho các hoạt động. Nó không nằm dưới sự 
kiểm soát hay chi phối của một người. Nó là kết quả 
của sự phục vụ như nô lệ trước đó cho cái mà người ta 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

218 

chấp lầm là một nguồn lạc thú hay sự hưởng thụ của 
họ. 

 Lửa và ánh sáng của ngọn lửa xuất hiện cùng 
nhau và biến mất cùng một lúc. Tương tự, tâm và các 
tâm sở xuất hiện và biến mất cùng nhau. Nếu nhận ra 
vô thường trong tâm thời sự thật về vô thường trong 
nhóm tâm sở ấy cũng đã được nhận ra. Nếu khổ và vô 
ngã được nhận ra trong tâm chúng cũng đã được nhận 
ra trong nhóm danh pháp ấy. Trí phân biệt cũng tương 
tự như vậy. Đây là sự hoàn thành tự động về nhiệm vụ 
của trí liên quan đến các danh uẩn. 

Những người không có kiến thức về Vi-diệu-
Pháp không thể phân biệt được Tâm và các tâm sở. Họ 
nghĩ rằng tham và sân là tâm. Trong thiền minh sát thì 
ý nghĩ này có thể hữu ích. Những người hướng dẫn 
thiền minh sát phải dạy cho họ cách để thành tựu mục 
đích với một tâm duy nhất chứ không dạy những cái 
tên khác cho các tâm sở. 

Một người có thể đã từng được nghe nói về tham 
(lobha), sân (dosa), và si (moha). Nếu có ai đó ngắt lời 
họ và hỏi những câu hỏi về chúng họ sẽ giải thích bản 
chất của tâm một cách thoả đáng. 

 
Thẩm Biến Tri Sắc Uẩn 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

219 

Nếu hành giả đã phân biệt được tâm là khác với 
sắc uẩn bằng trí biến tri, thời hành giả cũng có thể đạt 
đến biến tri về vô thường của sắc uẩn bằng sự phân 
biệt ấy. Nó (sắc uẩn) sẽ được thấy là vô dụng, không 
phải một chúng sinh, không phải một linh hồn, và 
không phải một bản ngã. Nó không có cốt lõi giống 
như thân cây chuối hay một khúc cây bông vải 
(Lombax Heptaphyllum).  

Sắc uẩn giống như một con rô-bốt hay con rối 
lớn. Tâm phải được thấy như người điều khiển rô-bốt 
hay người thao tác con rối ấy. Liên quan đến trí biến tri 
khổ, bất cứ khi nào đặc tánh khổ được đề cập, đặc tánh 
của sắc uẩn đã được bao gồm. Nó được nhận ra bằng 
tưởng khá thô về vô thường, già, bệnh và chết do 
mường tượng  đến thân cây chuối hay một khúc gỗ 
bông mục nát. Điều này mang đến cho người ta một cơ 
hội để tự động nhận ra nhiệm vụ của trí biến tri về sắc 
uẩn. Sau khi đã đạt đến trí này người hành thiền không 
đòi hỏi phải hành cao hơn nữa. Vì có thể họ đã nỗ lực 
thực hành cao hơn rất nhiều lần ở vô lượng kiếp quá 
khứ rồi. Tuy nhiên, sự chấp thủ của họ vào khái niệm 
về một tự ngã trú trong tâm đã ngăn cản khiến họ 
không thể cắt đứt tham ái và chấp thủ đối với tâm. Nói 
cách khác, họ không thể theo cách của tri biến tri nữa. 
Bởi vì họ đã cố gắng để thành tựu tâm của một con 
người, một chư thiên hay Phạm thiên rất nhiều lần rồi. 
Những nỗ lực của họ mới chỉ hoàn thành một phần. Có 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

220 

thể nói đó chỉ là những sự hoàn thành nhất thời, lừa 
gạt, lầm lẫn, sai hướng, bóp méo và không đúng mà họ 
đã chán làm. Tuy nhiên, những ngọn lửa của địa ngục 
A-tỳ vẫn thiêu đốt trong tâm họ. Cái khổ vì sự hoàn 
thiện vẫn chưa chấm dứt. Họ không có cơ hội để thoát 
khỏi nó trong tương lai và vì thế nó vẫn tồn tại. 

Đây là một ví dụ về cách những sự hoàn thiện 
này đã đánh lừa, dẫn đi sai hướng và bóp méo như thế 
nào. Giả sử có một cái hố rộng và sâu một lý (league 
khoảng 3 dặm) chứa đầy than củi keo. Người ta chỉ 
nhận ra than hồng khi họ ở trong hố. Sau khi trèo lên 
miệng hố, họ tìm thấy một số con đường cách không 
xa mà họ có thể đi theo. Một số con đường dẫn trở lại 
hố sau khi đi khoảng 500 mét. Một số dẫn trở lại hố sau 
khi đi khoảng hai dặm, bốn dặm, hoặc sáu dặm. Chỉ có 
một con đường duy nhất không dấu vết dẫn đến một 
đô thị xa xôi không đưa trở lại cái hố than hồng ấy. Sau 
khi bị rơi vào hố than hồng và chịu nhiều khổ đau, một 
số người cố gắng trèo lên đến miệng hố, bò ra ngoài và 
chạy đi. Tuy nhiên họ đã đi theo con đường quen thuộc 
mà nhiều người khác trước họ đã đi. Đây là những con 
đường quanh co và không rõ ràng vốn chỉ dẫn trở lại 
cái hố. Vì thế họ đã nhiều lần rơi xuống hố trở lại. Con 
đường chính thẳng nhưng không bằng phẳng và chỉ 
một ít người sử dụng, vì thế họ đã không chọn nó. Hãy 
ghi nhớ ví dụ này. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

221 

Vào lúc chứng đắc Đạo Quả A-la-hán, đạo có thể 
cắt đứt sự sanh khởi liên tục của sáu loại thức và tham 
ái với một nhát kiếm trí tuệ, và dập tắt những ngọn lửa 
của địa ngục A-tỳ đang đốt cháy bên trong, chấm dứt 
tất cả các loại khổ kể cả cái khổ của sự hoàn thiện cũng 
biến mất không còn dấu vết. Để chỉ ra sự thật đó Đức 
Phật đã tuyên bố: 

“Này các Tỳ-kheo, nếu thức thực (viññāṇe āhāre) 
được biến tri (pariññāte) danh và sắc (nāma-rūpa) cũng 
được biến tri (pariṇṇātaṃ). Với sự hiểu biết đầy đủ (biến 
tri) về danh-sắc (nāma-rūpa pariññāte) vị thánh đệ tử 
(Ariyasāvakassa) không có gì (natthi kiñci) phải làm 
thêm nữa (uttari karanīyaṃ) trong việc thực hiện đời 
phạm hạnh cao thượng; Ta tuyên bố như vậy (iti 
vadāmi).” 

Sự thành tựu của nhiệm vụ thẩm biến tri được 
mô tả bằng ví dụ về một kẻ phản loạn chịu sự trừng 
phạt của vua phải bị đâm một trăm nhát giáo vào buổi 
sáng, một trăm nhát vào buổi trưa, và một trăm nhát 
vào buổi tối. Cần phải nhớ rằng thân này bao gồm các 
danh uẩn và sắc uẩn. Cửa (môn) của danh uẩn là sáu 
loại thức. Sáu đối tượng — sắc, thanh, hương, vị, xúc 
và tư duy đi vào danh uẩn của thân này qua cánh cửa 
của sáu thức ấy. Chúng cũng giống như những kẻ nổi 
loạn, những kẻ sát nhân, đốt cháy toàn bộ các ngôi 
làng. Đó là lý do vì sao Đức Phật dậy, “Corā 
gāmaghātakāti kho, bhikkhave, channetaṃ bāhirānaṃ 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

222 

āyatanānaṃ adhvacanaṃ.” Có nghĩa là sáu đối tượng 
giác quan giống như những kẻ nổi loạn hay những kẻ 
cướp phá huỷ hết các thành phố và làng mạc vậy. 

Ở đây “cửa” hay “môn” muốn nói đến chỗ mà 
sự xuất hiện rõ ràng của thức khởi sanh khi một đối 
tượng giác quan tiếp xúc với bất kỳ phần nào đó của 
thân. Chúng giống như những cánh cửa kính trong 
suốt. Tất nhiên chúng không phải là những cánh cửa 
để mở ra mở vô, mà chỉ là nơi mà sự nhận thức đối 
tượng xảy ra. Sự xuất hiện của các nhóm đối tượng đi 
kèm với sự nhận thức của tâm và chúng làm phát sanh 
sự xâm nhập vào danh thân (mental body) hay nhóm 
các tâm sở giống như xúc, thọ, v.v… Sự xâm nhập đó 
khiến cho tình trạng trở nên hỗn loạn giống như trong 
ngôi làng Thượng Chindwin (Upper Chindwin)35 phải 
chịu những cuộc tấn công của các nhóm phiến quân, 
trộm cướp, sư tử, hay các bộ tộc man rợ. Chúng là 
những sự nổi loạn của tham, sân, v.v… và thuộc về 
nhóm danh pháp. Suy nghĩ, chuyện trò, nói năng, 
khóc, cười, ca hát, ngâm thơ, cãi nhau và những chuyển 
động của thân cũng là những sự nổi loạn huyên náo 
của các danh pháp. 

Việc dùng hình ảnh những ngọn giáo như một 
ví dụ đã nói ở trên chỉ ra cho chúng ta thấy sự hoạt 
động của tâm. Kẻ nổi loạn bị kết án giống như một 
người hay một chúng sanh. Ba trăm cú đâm bằng giáo 
                                            
35 Chindwin: một ngôi làng ở phụ lưu sông Irrawaddy Miến Điện 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

223 

một ngày giống như sáu loại thức. Những cái lỗ do giáo 
đâm ở khắp cơ thể giống như sự xuất hiện của sáu loại 
thức. Thịt bên trong do những mũi giáo đâm giống như 
khổ tâm. Như vậy trí biến tri về đặc tính khắc nghiệt 
của khổ đã được trình bày bằng ví dụ này. Lúc bắt đầu 
tra tấn cơ thể, tất cả những yếu tố của khổ xâm nhập 
qua con đường ý môn và điều này được trình bầy theo 
những cách khác nhau trong phần nói về thẩm biến tri 
khổ. 

Nói cách khác, ví dụ này được đưa vào để so 
sánh với sự thành tựu viên mãn của thẩm biến tri vào 
lúc đạt đến Đạo Quả A-la-hán.  Người bị kết án không 
thích thú gì khi thấy những kẻ tra tấn đâm mình với 
những ngọn giáo, hay thấy chính những ngọn giáo, 
hay khi những ngọn giáo ấy thọc vào thân mình. Người 
ấy chỉ biết đến sự đau đớn và sợ hãi đang càng lúc càng 
tăng lên mà thôi. Tương tự, sự nỗ lực của một người để 
đạt đến thẩm biến tri này cần phải được vận dụng như 
thế nào để họ ngập tràn sự sợ hãi dưới ánh sáng của 
thẩm biến tri đó cho đến khi họ không còn bất kỳ tham 
ái nào đối với sáu đối tượng giác quan hay sáu loại thức 
hưởng thụ các đối tượng giác quan đã nói ấy. Loại nỗ 
lực hay tinh tấn này có thể giúp hành giả thành tựu 
nhiệm vụ của thẩm biến tri. Như vậy, tiêu chuẩn của 
sự nỗ lực đã được trình bày bằng ví dụ đó và nếu nó 
được hoàn thành thời họ có thể trở thành một bậc A-la-
hán. Đối với những người đã trở thành bậc A-la-hán, ý 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

224 

thức về sự sợ hãi, trí về khổ và trí về sự nhờm gớm được 
thiết lập một cách vững chắc. Đó là lý do vì sao sự 
chứng diệt (nirodha-samāpatti, còn gọi Diệt Thọ Tưởng 
Định), sự diệt của sáu loại thức trong bảy ngày được 
gọi là Diṭṭhadhamma Nibbāna (現法涅槃 Hiện Pháp 
Niết Bàn). Đó là sự chứng đắc mà một người không 
muốn chịu đựng sự nổi loạn của bốn danh uẩn cùng 
với sáu loại thức theo sự xúi giục của sáu đối tượng giác 
quan được hưởng. Sự chứng đắc ấy gọi là sự chứng diệt 
và điều đó rõ ràng cho thấy sự sanh khởi của sáu loại 
thức là một tổn hại lớn đối với các vị A-la-hán. So sánh 
với các ví dụ, cả sáu loại thức và những trạng thái tự 
nhiên của tam giới cần phải được quán để phân biệt. 
Là kẻ nô lệ của lúa gạo, người ta chỉ có thể có được lúa 
bằng cách cày bừa cánh đồng. Hãy lưu ý đến tất cả theo 
cách này. 

Trong thế giới này, người ta trở thành kẻ nô lệ 
bởi vì họ vay mượn tiền và đất đai của người gọi là ông 
chủ rồi trả lại bằng cách phục vụ. Bạn có thể sống trong 
một căn nhà có những dịch vụ điều trị (thuốc men), 
thực phẩm và quần áo nhưng phải trả giá. Các vị Vua 
và các nhà cai trị được gọi là chúa tể của thần dân. Tuy 
nhiên, họ không thể cai trị theo cách giúp mọi người 
thoát khỏi cái khổ của sự hiện hữu duyên sanh, vốn 
được duy trì bằng rất nhiều sự nỗ lực và khổ đau do 
tính chất thay đổi của thân người được. Thực sự thì 
ngay cả chính sự sống và thân của mình nhà vua hay 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

225 

nhà cai trị ấy cũng không thể cai quản được. Người ta 
sợ quyền lực và sự tra tấn có thể xảy ra của nhà vua và 
họ cũng chỉ tuân theo lệnh của ông ta tới ngang mức 
nào đó mà thôi. Vua có thể cai trị họ như vậy. 

Do tự do suy nghĩ, nói năng và những hoạt động 
đi và đến của thân dường như tuân theo ước muốn của 
họ, người ta nghĩ rằng họ có quyền kiểm soát đối với 
thân mình. Về vấn đề này, có những loại khổ đau khác 
nhau của các pháp do duyên sanh, được duy trì với rất 
nhiều phiền phức như phải cho ăn và điều trị y tế, 
những dịch vụ phải được làm trước, điều này đã được 
nói trong ví dụ chữa lành ở trên. Là kẻ nô lệ của việc 
phải cho ăn, điều trị (y tế), và chăm sóc, vào những 
ngày trước, nên sự hiểu biết, suy nghĩ, nói năng, và 
những chuyển động của thân được thực hiện cũng chỉ 
là để duy trì liên tục các thực tại tối hậu mà thôi. 

Trên đây là sự giải thích tóm tắt về vô ngã liên 
quan đến việc không tuân theo ước muốn của một 
người hay một chúng sinh. 

Các yếu tố của Duyên Sanh đã nói trong thẩm 
biến tri về vô thường rõ ràng là những gì có thể xảy ra 
liên quan đến nhân mà thôi. Hơn nữa, phạm vi của vô-
ngã lại quá rộng để có thể giải thích hợp với bài kinh 
Duyên Hệ (Paṭṭhāna). Nó chỉ dành cho mục đích của 
bậc Toàn Giác và không phải là yếu tố cần thiết đối với 
người hành thiền minh sát. Sự am hiểu phần nào đó về 
nó sẽ là đủ để bạn thành công. Duyên Sanh được trình 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

226 

bày bằng một mối quan hệ duy nhất của đối tượng 
trong thẩm biến tri về vô thường đã nói ở trên. Nó được 
hoàn thành nếu người hành thiền có thể nhận thức và 
phân biệt theo cách đó. 

Trong số ba thẩm biến tri về vô thường, khổ và 
vô ngã, cần thiết nhất vẫn là thẩm biến tri vô thường. 
Sau khi thành tựu trí đó các trí còn lại cũng có thể được 
hoàn thành. 

 
 

Đoạn Biến Tri Thức Thực (pahāna-pariññā) 
 
Giống như bố uý trí, khổ trí (quá hoạn trí), yểm 

ly trí, và dục thoát trí cho đến Bất Lai đạo, tiến trình 
đoạn biến tri thức thực hiệp thế và siêu thế cũng cần 
phải biết như đã được đề cập trong phần nói về thiền 
trên đoàn thực. 

Thiền trên thức thực có thể dẫn đến sự chứng đắc 
Đạo Quả A-la-hán. Đoạn biến tri thức thực được thành 
tựu hoàn toàn sau khi tham ái đối với thức chấm dứt 
vào lúc đạt đến Đạo Quả A-la-hán. Các bậc Thánh 
Nhập Lưu, Nhất Lai và Bất Lai chỉ thành tựu thẩm biến 
tri vô thường và thẩm biến tri vô ngã trong sáu loại 
thức chứ chưa thành tựu thẩm biến tri khổ. Họ vẫn còn 
tham ái đối với thức xem chúng như khả lạc. Sự nỗ lực 
để tu tập bố uý trí, khổ trí, quá hoạn trí, yểm ly trí, và 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

227 

dục thoát trí của họ vẫn chưa hoàn mãn. Trong quá 
trình tu tập bố uý trí và khổ trí, cái khổ của thức được 
nhận biết rõ. Nhưng khi không hành thiền, chúng vẫn 
được đi kèm với lạc tưởng như thường. Những sự xa 
hoa của con người, chư thiên và Phạm thiên được 
mường tượng ra. Tất nhiên chỉ các bậc Bất Lai mới có 
những suy nghĩ về sự xa hoa của Phạm thiên chứ 
không phải con người hay chư thiên. Đối với hàng 
phàm nhân đang cố gắng tu tập minh sát thì lại càng 
không cần thiết phải nói. Những phàm nhân ấy được 
nói là có minh sát trí, nhưng họ chỉ có thẩm biến tri hay 
trí thẩm sát vô thường và vô ngã vững chắc và thường 
xuyên mà thôi. Họ có thể nhận thức được thẩm biến tri 
khổ trong quá trình quán, nhưng vào những lúc khác 
khái niệm về lạc vẫn tái hiện lại như thường. Trong quá 
trình tu tập bố uý trí, khổ trí và yểm ly trí, thẩm biến 
tri về khổ sẽ dần dần phát triển và người hành thiền 
đạt đến Nhập-lưu đạo vào lúc thân kiến diệt hoàn toàn. 
Sau đó người hành thiền tiến hành tu tập Phản-khán 
trí (paccavekkhaṇa-ñāṇa). Sau khi xuất khỏi Phản khán 
trí, lạc tưởng sẽ vẫn xuất hiện lại. Nếu người hành thiền 
là một người tại gia cư sĩ, anh ta hay cô ta vẫn có thể 
hưởng những lạc thú, sự giầu sang, và đời sống gia 
đình như bình thường. Một số người nghĩ lầm rằng 
những người hành thiền thành công sẽ thực sự không 
thể sống vui vẻ trong những vấn đề hoạt động thể xác. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

228 

Đây là một ví dụ. Có hai cây có độc. Rễ cái của 
một cây đã bị chặt đứt hoàn toàn, trong khi cây kia vẫn 
giữ hình dạng ban đầu của nó. Mặc dù rễ cái của cây 
thứ nhất đã bị chặt đứt, nó cũng không khác gì với cây 
bình thường vì nó vẫn có những cái rễ nhỏ và toàn bộ 
thân cây trên đất vẫn có nhựa sống. Nói chung nó vẫn 
xum xuê. Cây đó thuộc về một loại cây có nhiều nhựa 
sống và sự xum xuê của nó chỉ đang giảm từ từ và đều 
đặn. Cây bình thường không ngừng tươi tốt và có thể 
sinh sôi nẩy nở ra những cây độc khác để tạo thành một 
rừng cây lớn. Đối với những con mắt bình thường, sự 
xum xuê của hai cây là như nhau. Tuy nhiên có một sự 
khác biệt như đã nói trong ví dụ ở trên. Sự xum xuê, 
tươi tốt của hạng phàm phu có trí minh sát nhận thức 
và bậc Thánh nhập-lưu khác với sự tươi tốt của những 
kẻ phàm phu mù loà. Vô minh không làm ra hạnh 
phúc, mà dễ tạo tội lớn và sự thật đó đã được trình bầy 
với ví dụ. 

Chấm dứt đoạn biến tri thức thực.   
Sự thành tựu ba biến tri trong thức thực dẫn đến 

sự thành tựu thẩm biến tri danh-sắc. Sau khi đã thành 
tựu ba biến tri trong ba loại—thức, danh và sắc ấy, thời 
không còn những nhiệm vụ của sự hoàn thiện cho đạo 
và quả nữa. Để chỉ ra sự thật này, Đức Phật nói: — 

“Này các Tỳ-kheo nếu thức thực (viññāṇe āhāre) 
được biến tri (pariññāte) thời danh và sắc cũng được 
biến tri. Với sự biến tri danh-sắc (nāma-rūpa pariññāte) 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

229 

vị Thánh Đệ tử (ariyasāvakassa) không có gì cần phải 
làm (karanīyaṃ) thêm nữa đối với việc thực hành phạm 
hạnh cao thượng; Ta tuyên bố (vadāmi) như vậy (iti).” 

 
Thẩm Biến Tri Xúc Thực 

 
Bây giờ việc hành thiền trên xúc thực sẽ được 

giải thích. Tri biến tri xúc thực đã được đề cập trong ba 
danh thực. Theo những lời của Đức Phật: “Vị ấy thức 
tri đồ ăn (āhāraṃ jānāti)”, sự phân biệt khổ đế phải được 
trình bầy phù hợp với mười lăm vòng xoay của khổ đối 
với thức thực. Thức và xúc là những cộng sự thân thiết, 
với sự sanh và diệt cùng nhau, dù theo nhiệm vụ chúng 
được đề cập cái này rồi mới đến cái kia. Thức giống 
như cánh cửa mở của một thành phố. Xúc giống như 
người giữ cửa kiểm tra tất cả những người đi đến gần 
cổng, dù họ tốt hay xấu. Có rất nhiều ví dụ được dùng 
theo cách này. 

Ở những vị trí đặc biệt, nhiệm vụ của thức dễ 
nhận thấy trong việc thấy, nghe, ngửi, nếm, xúc chạm 
và biết đơn thuần. Trong khi nhiệm vụ của xúc thì 
không rõ ràng. Trong số những đối tượng hay cảnh tốt 
hoặc cảnh xấu rõ ràng để nhìn, để nghe, v.v…, thì xúc 
là hiển nhiên. Xúc được đặt tên là nhãn-xúc, nhĩ-xúc, 
và v.v… 

Chấm dứt trí biến tri tóm tắt. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

230 

Ba thẩm biến tri xúc (tīraṇa-pariññā) cũng giống 
như thức. Thay vì sáu loại thức thì thay bằng sáu loại 
xúc. Đoạn biến tri cũng vậy. Hành thiền trên xúc thực 
có thể thành tựu đạo quả A-la-hán. Sự hiểu biết rõ hay 
sự biến tri xúc được hoàn thành vào lúc chứng đắc A-
la-hán thánh đạo. Nếu nhiệm vụ của tri biến tri 
(Ñātapariññā) được hoàn thành trong xúc thực phù hợp 
với thức, thời thẩm biến tri về ba loại thọ cũng được 
hoàn thành. Đoạn biến tri cũng vậy bởi vì xúc và thọ, 
về nhiệm vụ, rất giống nhau. Lạc Xúc (sukha samphassa) 
và lạc thọ (sukha-vedanā) dường như chỉ là một thực thể. 
Nếu ba sự biến tri khổ trong lạc xúc được hoàn thành, 
sự biến tri khổ trong lạc thọ chắc chắn cũng được hoàn 
thành. Do đó những nhiệm vụ còn lại của thẩm biến tri 
cũng được hoàn thành. Có thể nói Thọ là động lực 
chính đối với các hữu tình chúng sinh. Tất cả các loại 
vui thích của con người và chư thiên được gọi là thọ 
lạc. Cái khổ của những cõi thấp (đoạ xứ) và cái khổ mà 
đa số con người biết là thọ khổ (dukkha-vedanā). Sự khát 
khao và tham muốn đối với sự sống của con người, chư 
thiên và Phạm thiên cũng chỉ là sự khát khao và tham 
muốn đối với những cảm thọ lạc của những cõi sống 
đó. Nếu lạc của những cõi sống đó được nhận thức và 
phân biệt hay quán là khổ, thời các uẩn danh-sắc của 
những cõi sống ấy đều trở thành vô giá trị. Đó là lý do 
vì sao Đức Phật tuyên bố: 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

231 

“Phasse, bhikkhave, āhāre pariññāte tisso 
vedanā pariññātā honti. Tisu vedanāsu pariññātāsu 
ariyasāvakassa natthi kiñci uttari karaṇīyanti vadāmi,” 
(S.ii.99) 

“Này các Tỳ-kheo! Nếu xúc thực được biến tri (hiểu 
rõ), thời ba loại thọ cũng được biến tri (tisso vedanā 
pariññātā honti). Sau khi ba loại thọ được biến tri, Ta nói 
rằng, vị thánh đệ tử không có gì cần phải làm thêm nữa.” 
(S.ii.99) 

Đây là một ví dụ về sự hoàn thành của ba loại trí 
biến tri. Có một con bò không có da. Nó không có da 
trên bất cứ phần thân nào của nó và nhìn giống như 
một cục thịt đỏ. Những con chó, quạ, kên kên, ruồi 
mòng và ruồi xanh cắn và mổ khiến nó phải bị sưng 
phồng nhiều chỗ như nước thủy triều dâng. Nếu nó đi 
vào những bụi cây nó bị những cành cây lớn, cành cây 
nhỏ, lá và gai, đâm vào khiến cho cái khổ của nó trở 
nên giống như một trận triều cường vậy. 

Ý nghĩa của ví dụ trên là thế này. Con bò giống 
như thân của các hữu tình chúng sinh. Tình trạng 
không có da giống như thức thực. Thức là một cánh cửa 
rất trong sáng và luôn luôn mở. Xúc thực giống như 
khối thịt đỏ chịu sự đau đớn khốc liệt ngay cả khi bị 
xúc chạm nhẹ nhàng. Những vật hữu tình và vô tình 
bên ngoài được ví giống như sáu loại cảnh (đối tượng 
giác quan). 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

232 

Nếu thân của các chúng sinh kể cả thân của tôi 
và của bạn bị xúc chạm bởi những cảnh khó chịu như 
sức nóng mặt trời, gió nóng, lửa, ruồi, muỗi, chấy, rệp, 
v.v…thời không chỗ nào mà thọ khổ không thể sanh. 
Thọ khổ sanh khởi không ngừng bởi vì những đối 
tượng hay cảnh khó chịu ấy rất nhiều. Tuy nhiên, đó 
chỉ là ví dụ điển hình về sự hoàn thành ba loại biến tri 
trong tất cả các loại xúc và thọ đi kèm với lạc và khổ 
trong các cõi người, trời và Phạm thiên mà chỉ bậc A-
la-hán mới đạt đến được. 

 
Biến Tri Tư Niệm Thực (Sañcetanā36) 

 
Về tư niệm thực, tri biến tri cũng giống như thức 

thực đã được đề cập trong bản chất của sự biến tri ở 
phần nói về phân tích ba danh thực với mười lăm vòng 
xoay của khổ ở trên. Thẩm biến tri và đoạn biến tri 
cũng cần hiểu giống như trong thức thực. Thay vì sáu 
loại thức, thì là sáu loại tư niệm chẳng hạn như sắc tư 
hay sắc do tư niệm sanh (rūpa-sañcetanā) sẽ được giải 
thích. 

Nếu ba loại biến tri về tư niệm thực được quán 
triệt, thời ba loại ái (taṅhā) được đánh bại. Đó là dục ái 
(kāma-taṅhā), sắc ái (rūpa-taṅhā) và vô sắc ái (arūpa-

                                            
36  思 (tư), 故思 (cố tư, cố ý). -kamma 故思業 (cố tư nghiệp, nghiệp cố 
ý) 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

233 

taṅhā). Ba loại ái này sẽ được giải thích dưới dạng Tư 
Niệm (Sañcetanā) — vốn sẽ ném chúng sanh vào kiếp 
sống kế — và tham ái. Trong những phân tích về ba 
danh thực, tư niệm được ví giống như người đánh xe 
dùng roi đánh và điều khiển con ngựa kéo xe. Cũng 
vậy, tư liên tục điều khiển bốn danh uẩn từ kiếp sống 
này sang kiếp sống khác. Tuy nhiên, chúng chỉ nối 
được với kiếp sau với sự trợ giúp của tham ái, tập đế. 
Nói cách khác, không có sự giúp đỡ của tham ái bốn 
danh uẩn không thể đi đến kiếp sau. 

Đây là ví dụ. Đất khô bình thường không thể làm 
thành những viên đạn (súng thần công) để bắn qua bờ 
bên kia được. Chúng sẽ không đến được bờ bên kia, mà 
phân tán gần họng súng bởi vì chúng không có sự kết 
dính. Nếu đất bình thường được nghiền nhuyễn và 
trộn với đất sét ướt để kết dính giống như bê tông và 
nung thành những viên đạn súng thần công, chúng có 
thể được sử dụng để bắn qua bờ bên kia. Những viên 
đạn ấy sẽ vươn đến bờ bên kia và đánh trúng mục tiêu 
để huỷ diệt. Điều này là do tính chất kết dính. Hãy ghi 
nhớ ví dụ này. 

Tư (sañcetanā) của vị A-la-hán cũng giống như 
đất nghiền nhuyễn không có sự kết dính. Mỗi hành 
động của thân, của lời nói và ý của các ngài dù được đi 
kèm bởi Tư nhưng không có sự kết dính của tham ái. 
Mỗi Tư hoàn toàn biến mất (diệt) ở cuối của tiến trình 
tâm (javana-vīthi) trước khi nghiệp được hoàn thành 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

234 

(kamma-samaṅgita). Tư của phàm nhân  (puthujjhana) và 
các bậc thánh hữu học (sekha) cũng giống như những 
viên đạn súng thần công làm bằng đất được chuẩn bị 
với những vật liệu kết dính. Tư ở mỗi lần xuất hiện của 
ba loại nghiệp được đi kèm bởi chất kết dính của tham 
ái và sau khi tiến trình tâm chấm dứt nó lại tiếp tục 
khích lệ chuỗi tâm kế tiếp để gieo những hạt giống của 
nghiệp hoàn thành trước khi nó diệt. Tham ái là chất 
kết dính tự nhiên, nó gắn chặt với sự chấp thủ vào  
“thân của Tôi”, “tâm của Tôi”, “sự mong muốn của 
Tôi”, v.v… Đây là sự kết hợp của tư và tham ái ném 
chúng sanh vào kiếp sống khác. 

Do đó, nếu tư được quán như một cái bình 
khổng lồ hoặc hạt giống to lớn của khổ, ba loại ái cũng 
sẽ được xem giống như vậy. Không cần phải nói về sự 
sáng tạo kiếp sống, danh và sắc của chúng. Vì lẽ đó 
Đức Phật dậy: —  

“Manosañcetanāya, bhikkhave, āhāre pariññāte 
tisso taṇhā pariññātā honti. Tīsu taṇhāsu pariññātāsu 
ariyasāvakassa natthi kiñci uttarikaraṇīyanti vadāmi.” 
(S.ii.99) 

“Này các Tỳ-kheo! Nếu tư niệm thực được biến tri 
(pariññāte, biến tri hay hiểu biết rõ), ba loại ái cũng được 
biến tri. Sau khi đã biến tri ba loại ái, ta nói rằng vị thánh đệ 
tử không có gì cần phải làm thêm nữa.” 

Ví dụ trong trường hợp này là một ngã tư đường 
nơi mọi người thường qua lại. Bên cạnh giao lộ đó có 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

235 

hai cái hố lớn đầy than hồng. Hai người đàn ông khoẻ 
mạnh sống gần hai cái hố than này sẽ nắm lấy những 
người đến gần rồi ném họ vào hai cái hố đó. 

Các cõi khổ hay bất hạnh (duggati, khổ thú), và 
các cõi vui hay hạnh phúc (sugati, lạc thú) đầy những 
ngọn lửa phiền não được ví giống như hai hố than 
hừng lớn ấy. Các loại tư thiện và bất thiện giống như 
hai người đàn ông khoẻ mạnh. Tâm sở tư mãnh liệt 
ném các chúng sinh vào kiếp sống khác cũng giống 
như bị ném vào những hố than hồng vậy. Tóm lấy bất 
cứ người nào đến gần giống như chấp thủ vào những 
sự xuất hiện nhất thời và liên tục của thức và tư niệm 
trong tự thân với tham ái, ngã mạn và tà kiến, xem như 
“đây là Tôi, tâm của tôi, ý nghĩ của tôi, ước muốn của 
tôi, sự bố thí của tôi, giới của tôi, thiện nghiệp của tôi, 
v.v…”  

Một người có ước muốn và chấp thủ đối với 
những tư niệm ấy giống như người lữ hành ngu dốt 
bám lấy những người đàn ông khoẻ mạnh ném người 
ta vào hố than hồng. Do bám chấp người ấy bị lôi cho 
đến cận kề cái chết. Sau khi chết họ bị ném vào kiếp 
sống khác. 

Sở dĩ người bám chấp bị lôi đi là vì họ dính mắc 
vào ý thức và tư như “Tôi, của tôi, và tự ngã của tôi,” 
và họ không cố gắng tu tập Bát Chánh Đạo để đoạn trừ 
tham ái, ngã mạn, và tà-kiến ấy. Hơn nữa, họ hưởng 
thụ những dục lạc thế gian theo ước muốn của họ, và 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

236 

phấn đấu chỉ vì những điều kiện tốt đẹp thế gian chứ 
không chú ý đến sự tu tập minh sát. Một người cố gằng 
một cách siêng năng để đạt đến tuệ giác trên đạo lộ, 
ghi nhận và cắt đứt dòng ý thức và tư niệm vốn thích 
thú trong những chuyện thế gian sẽ không thể bị tư 
niệm ấy lôi đi. 

Đến đây chấm dựt sự giải thích về tư niệm thực. 
Và đến đây cũng chấm dứt phần giải thích về bốn loại 
đồ ăn (thực) có thể trừ tiệt mọi khổ đau chỉ bằng một 
sự chứng ngộ Pháp (Dhamma) duy nhất giống như 
một rễ cây thuốc duy nhất có thể chữa lành mọi loại 
bệnh vậy. 

 
Giải Thích Về Danh và Sắc 

 
Bây giờ tôi sẽ giải thích tóm lược về năm uẩn:—  

sắc (rūpa), thọ (vedanā), tưởng (saññā), hành (saṅkhārā) 
và thức (viññāṇa). 

Tư niệm thực chủ yếu được gọi là Hành 
(saṅkhārā). Do đó, thức uẩn và hành uẩn không có 
những sự kiện đặc biệt cần phải giải thích thêm. Sắc có 
liên quan mật thiết đến đoàn thực và nó có thể được 
bao gồm trong sự giải thích về đoàn thực. Thọ và tưởng 
rất giống với xúc và có thể được xem xét trong xúc 
thực.Theo Kinh Salla37 và Kinh Cūlataṇhāsaṅkhaya 

                                            
37 Salla: 箭, tiến (mũi tên), Salla Sutta S.iv,207 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

237 

(Tiểu Kinh Ái Đoạn Tận)38 nhiệm vụ của thiền có thể 
được thành tựu chỉ bằng một mình thọ. Trong Kinh 

                                            
-Này các Tỷ-kheo, có ba cảm thọ này. Thế nào là ba? Lạc thọ, khổ thọ, bất 
khổ bất lạc thọ. Lạc thọ, này các Tỷ-kheo, cần phải thấy là khổ. Khổ thọ cần 
phải thấy là mũi tên (tiễn). Bất khổ bất lạc thọ cần phải thấy là vô thường. 
- Khi nào, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo thấy được lạc thọ là khổ, thấy được khổ 
thọ là mũi tên, thấy được bất khổ bất lạc thọ là vô thường; thời này các Tỷ-
kheo, đây gọi là Tỷ-kheo có chánh kiến, ái được đoạn tận, kiết sử được hủy 
hoại. Với minh kiến chơn chánh đối với ngã mạn, vị ấy đoạn tận khổ đau. 
- Ai thấy lạc là khổ, 
Thấy khổ là mũi tên, 
Với bất khổ bất lạc, 
Thấy thọ là vô thường, 
Tỷ-kheo ấy chánh kiến, 
Liễu tri các cảm thọ. 
- Vị ấy liễu tri thọ, 
Hiện tại không lậu hoặc, 
Mạng chung, bậc Pháp trú, 
Ðại trí vượt ước lường. (S.IV, 207 HT Minh Châu dịch) 
 
38 “When a bhikkhu has heard that nothing is worth adhering to, he directly 
knows everything; having directly known everything, he fully understands 
everything;  
having fully understood everything, whatever feeling he feels, whether 
pleasant or painful or neither-painful-nor- pleasant, he abides contemplating 
impermanence in those feelings, contemplating fading away, contemplating 
cessation, contemplating relinquishment.  
Contemplating thus, he does not cling to anything in the world. When he 
does not cling, he is not agitated. When he is not agitated, he personally 
attains Nibbāna. 
He understands: ‘Birth is destroyed, the holy life has been lived, what had to 
be done has been done, there is no more coming to any state of being.’ 
Briefly, it is in this way, ruler of gods, that a bhikkhu is liberated in the 
destruction of craving, one who has reached the ultimate end, the ultimate 
security from bondage, the ultimate holy life, the ultimate goal, one who is 
foremost among gods and humans.” Cūḷataṇhāsankhaya Sutta MN.37 
“ Khi một vị tỳ-kheo được nghe rằng không có gì đáng để chấp giữ, vị ấy 
thắng tri các pháp; sau khi thắng tri các pháp vị ấy hiểu rõ các pháp; Sau khi 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

238 

Dīghānakkha39 (Kinh Trường Trảo), Du sĩ ngoại đạo 
Dīghanakkha đã đạt đến Đạo Quả bằng cách chỉ quán 
thọ. Thọ được xem là dễ quán và dễ kiểm soát bằng trí. 
Trong quán thức (tâm) và xúc, chúng được giải thích 
kết hợp vói thọ. Do đó, những ai muốn thành tựu minh 
sát (vipassanā) nên chú ý liên tục đến các cảm thọ. 
Những phương pháp trình bầy trong phần giải thích 
về thức như vậy đã khá đầy đủ rồi. 

Tưởng làm công việc nhận ra các đối tượng. Từ 
thời tục sinh, tưởng ghi nhớ tất cả mọi thứ đã gặp như, 
“Đây là mẹ, đây là cha. v.v…” Khi một người hồi nhớ, 
chúng sẽ tái hiện trong tâm để cho thấy theo cách ấy. 
Thức không làm công việc ghi nhớ, mà chỉ làm công 
việc hay biết. Nhiệm vụ của thức là nhận biết đối tượng 
đang đi về phía nó. Đối tượng đã gặp sẽ không xuất 
hiện lại trong sự phản chiếu theo ý thức. Có những thứ 
mà hiện nay chúng ta biết được là nhờ vào tưởng trước 

                                            
hiểu rõ các pháp, bất cứ cảm thọ nào vị ấy cảm thọ, dù đó là thọ khổ hay thọ 
lạc hay bất khổ bất lạc thọ, vị ấy sống quán tánh vô thường, quán tánh tan 
hoại, quán tánh diệt tận, quán tánh xả ly trong các thọ ấy. Quán như vậy, vị 
ấy không chấp thủ bất cứ gì ở đời. Do không có chấp thủ, vị ấy không dao 
động. Do không dao động, vị ấy tự thân đạt đến Niết-bàn. Vị ấy tuệ tri: 
“Sanh đã tận, Phạm hạnh đã thành, việc cần làm đã làm xong, không còn trở 
lui bất kỳ trạng thái hiện hữu nào nữa.” Tóm lại là như thế này, này thiên 
chủ, khi một vị tỳ-kheo được giải thoát nhờ đoạn tận ái, vị ấy đạt đến cứu 
cánh tối hậu, sự an ổn tối hậu khỏi các trói buộc, đời phạm hạnh đã hoàn 
thành, mục đích đã hoàn thành, vị ấy là bậc tối thắng giữa chư thiên và loài 
người.” 
 
39 Dīghanakkha Sutta (MN 74. ở một nơi khác kinh này được gọi là Vedanā-
Pariggaha Sutta) 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

239 

đó. Không có tưởng người ta sẽ không thể nhớ được tên 
của chính mình. Thức cho biết đối tượng đã được ghi 
nhớ bởi tưởng. Chính trí tuệ mới có thể vạch trần 
những trạng thái của tự nhiên nằm ngoài tầm của thức. 
Mọi sự biểu thị của trí tuệ cũng được tưởng ghi nhớ. 
Trí tuệ không phải là cái ghi nhớ, mà là cái nhận thức 
rõ. Thức giống như một nhà ảo thuật cho ta thấy cái 
không thực là thực. Nó tạo ra và cho ta thấy cái không 
có thành có. Tưởng ghi nhớ mọi sự trình diễn của thức 
như là cái có thật. Trí tuệ chỉ cho biết cái thực tế. Tưởng 
cũng ghi nhớ mọi sự biểu lộ của trí tuệ. Tuy nhiên, chỉ 
có thức là đang sống cùng với tưởng. Trí tuệ là một 
người bạn không thường xuyên. Trong mọi cuộc tranh 
luận giữa thức và trí tuệ, tưởng đứng về bên thức như 
một nhân chứng vĩ đại. Đây là bằng chứng: 

Trí tuệ nói rằng thân này là vô thường, nhưng 
thức lại nói nó là thường và xảy ra xung đột. Đưa ra tất 
cả những ghi nhớ bất biến của nó, tưởng làm chứng 
ủng hộ thường. Những người có thức và tưởng thường 
xuyên quán với trí tuệ như vô thường sẽ phủ nhận và 
bác bỏ bằng chứng (của tưởng) và xác nhận là không 
thường. Vào lúc chứng đắc Nhập lưu thánh đạo, đội 
chủ trương thường bị đánh bại hoàn toàn và vô thường 
được thông qua. Trong trường hợp của lạc và khổ cũng 
vậy, trí tuệ chỉ hoàn toàn chiến thắng vào lúc chứng 
đắc đạo quả A-la-hán, và khổ được xác nhận. Trong sự 
tranh cãi về ngã và vô-ngã cũng vậy, chỉ đến khi chứng 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

240 

đắc Nhâp-lưu, vô-ngã mới được xác nhận. Đây là ví 
dụ:— do đói, một nữ dạ-xoa biến hình thành một thiên 
nữ. Mỗi diện mạo của nó đều được thấy bởi thức, ghi 
nhớ bởi tưởng, chạm trán bởi xúc, hưởng thụ bởi thọ và 
được cho là rất xinh đẹp. Lòng tham xúi giục, tư niệm 
phát sanh. Tham yêu thích nó rất nhiều. Lúc đó người 
ấy trở thành thức ăn của nữ dạ-xoa. 

Người có trí cũng xuất hiện theo cách tương tự. 
Thức nhìn thấy diện mạo của một thiên nữ. Trí tuệ suy 
luận rằng không có bóng nên biết cô ta là một nữ dạ-
xoa. Xúc gặp nữ dạ-xoa. Ở mỗi lần gặp, thọ cảm thấy 
khổ tâm rất nhiều. Do trí xúi giục và nhiệt tâm tinh tấn, 
tư muốn thoát (khỏi dạ-xoa) phát sanh. Như vậy 
những khả năng của tưởng, thức, và tuệ đã được nhận 
thấy rõ. Thức và tưởng được nguỵ trang thành trí tuệ 
trong những người tuệ yếu kém. Những người ấy nghĩ 
cái biết của tưởng và thức là trí tuệ. Do vậy họ bị đánh 
lừa bởi thức và tưởng. Đây là cách của tà-kiến. Tà-kiến 
có ba mức độ — yếu, trung bình và thành thục.  

1. Tưởng điên đảo (saññā-vipallāsa) 
2. Thức (tâm) điên đảo (citta-vipallāsa) 
3. Kiến điên đảo (diṭṭhi-vipallāsa) 
Tưởng là tà-kiến yếu, thức là tà-kiến trung bình, 

và kiến (diṭṭhi) là tà-kiến thành thục. Chúng phát triển 
từ mức độ yếu đến trung bình và từ đó chúng trở nên 
thành thục. Hãy hết sức chú ý chớ để bị thức và tưởng 
đánh lừa. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

241 

Chấm dứt phần giải thích về bản chất của tưởng. 
Ba loại biến tri còn lại không khác với ba loại 

trong thức và xúc về  cách giải thích. Đạo quả A-la-hán 
có thể được đạt đến bằng cách biến tri một trong bốn 
danh uẩn này: 

1. Thọ uẩn (vedanakkhandhā), 
2. Tưởng uẩn (saññākkhandhā), 
3. Hành uẩn (saṅkhārakkhandha), và  
4. Thức uẩn (viññāṇakkhandha) 
Biến tri sắc uẩn chỉ có thể dẫn đến Bất-lai. Sau 

khi đã chứng đắc Bất-lai thì không khó để tiến đến đạo 
quả A-la-hán vì sự phân biệt (quán) và con đường đã 
được trù định trước để đạt đến mục tiêu. Nếu không 
đắc trong kiếp hiện tại này, chắc chắn sẽ tái sanh trong 
cõi Phạm thiên (Brahmā). Điều kiện chứng đắc chắc 
chắn đã được nhập vào danh sách của những người đã 
đạt được. Vì thế, các bậc thiện nhân mà giờ đây đã thấy 
được sự nguy hiểm trong vòng luân hồi ấy nên chọn 
một trong năm uẩn làm thiền căn bản theo ý thích để 
hành thiền liên tục và cố gắng với hết sức của mình. 

Trong năm uẩn ấy, không nhất thiết phải đề cập 
đến những phương pháp thiền của bốn danh uẩn vì 
chúng đã được bao gồm trong bốn danh thực rồi. Sắc 
uẩn cũng đã bao gồm trong đoàn thực, nhưng để sáng 
tỏ hơn nó cần sự giải thích thêm. Có hai loại hành giả 
quán sắc: một có trí tuệ sắc bén (lợi căn) và người kia 
trí tuệ yếu kém (độn căn). Hành giả lợi căn có thể hoàn 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

242 

tất công việc chỉ với một từ về sắc. Vị độn căn phải 
nghiên cứu các đặc tính của địa đại (paṭhavī),  thuỷ đại 
(āpo), hoả đại (tejo) và phong đại (vāyo), cùng với các 
sắc phái sinh hay y đại sinh (upādā-rūpaṃ40) theo những 

                                            
40 Upādā-rūpaṃ 'catunnañ ca mahābhūtānaṃ upādāya rūpaṃ ' signifies the 
24 secondary corporeal phenomena dependent on the 4 primary physical 
elements, i.e. the sense-organs and sense-objects, etc. (muốn nói tới 24 sắc 
pháp phái sanh dựa trên bốn đại, đó là sắc căn hay sắc thần kinh, sắc cảnh 
giới hay sắc đối tượng, v.v…) 
24 sắc y sinh (Upādārūpa): 
1. Nhãn (Cakkhu) 
2. Nhĩ (Sota) 
3. Tỷ (Ghāna) 
4. Thiệt (Jivhā) 
5. Thân (Kāya) 
(Năm sắc này gọi là sắc thần kinh). 
6. Cảnh sắc (Rūpa) 
7. Cảnh thinh (Sadda) 
8. Cảnh khí (Gandha) 
9. Cảnh vị (Rasa) 
(Cảnh xúc: đất, lửa, gió thuộc sắc đại hiển. Bảy sắc này được gọi là sắc cảnh 
giới hay sắc đối tượng gocararūpa hay visayarūpa). 
10. Sắc nữ tính (Itthatta) 
11. Sắc nam tính (Purisatta) 
(Hai sắc này được gọi là sắc tính hay sắc trạng thái - bhāvarūpa). 
12. Sắc ý vật (Hadayavatthu) 
(Sắc này cũng gọi là hadayarūpa - sắc trái tim; trong chánh tạng 
bộ Paṭṭhāna chỉ gọi sắc này là vatthu để nói đến sắc ý vật). 
13. Sắc mạng quyền (Jīvitindriya). (Sắc này còn được gọi là jīvitarūpa - sắc 
mạng). 
14. Sắc đoàn thực (Kabaliṅkārāhāra). (Sắc này còn được gọi là āhārarūpa - 
sắc vật thực). 
15. Sắc hư không giới (Ākāsadhātu). (Sắc này còn được gọi 
là paricchedarūpa - sắc giao giới). 
16. Sắc thân biểu tri (Kāyaviññatti) 
17. Sắc khẩu biểu tri (Vacīviññatti) 
(Hai sắc này gọi chung là sắc biểu tri viññattirūpa). 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

243 

phân tích trong Kinh. Ngoài bốn đại chủng ra các sắc 
pháp khác gọi là sắc ý sinh hay sắc phái sinh. Các sắc 
pháp đã nói phải được nghiên cứu và ghi nhớ. Trong 
ngôn ngữ thông tục, bốn đại là đất, nước, lửa, và gió. 
Các sắc khác là nhóm các sắc pháp phái sinh hay y sinh. 

Trong sự giải thích bằng một từ (đó là từ Sắc), trí 
thẩm sát tam tướng (sammasana ñāṇa, còn gọi tư duy 
trí 思惟智) quan sát, khám phá và xác định ba đặc tính 
(vô thường, khổ, và vô ngã) và sanh diệt trí (生 滅 随观

智, sanh diệt tuỳ quán trí) đã được bao gồm và là sự 
hướng dẫn đầu tiên do hoả đại có thể dễ phân biệt 
nhất. Bản chất của lửa điển hình trong than hồng cháy 
đỏ nên được mường tượng ra. Đặc tính của lửa là nhiệt 
hay độ nóng và do đó điều tự nhiên là nó bốc lên và 
phát triển sức nóng bức xạ một cách đều đặn. Nó 
thường được gọi là lửa (tejo) hay thời tiết (utu) do sức 

                                            
18. Sắc khinh (Lahutā) 
19. Sắc nhu (Mudutā) 
20. Sắc thích nghiệp (Kammaññatā) 
(Ba sắc này gọi chung là sắc đặc biệt vikāra-rūpa). 
21. Sắc sinh, tính tập (Upacaya) 
22. Sắc tiến, thừa kế (Santati) 
23. Sắc dị, lão mại (Jaratā) 
24. Sắc diệt, vô thường (Aniccatā) 
(Bốn sắc này gọi chung là sắc tướng hay sắc trạng thái - lakkhanarūpa) 
Trong 28 sắc pháp, từ sắc đất cho đến sắc đoàn thực, gọi là 18 sắc thành tựu 
hay sắc rõ (Nipphannarūpa); từ sắc hư không cho đến sắc diệt, gọi là 10 sắc 
phi thành tựu hay sắc không rõ (Anipphannarūpa)  
KTPH Tỳ-kheo Giác Giới 
 
 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

244 

nóng bức xạ đều đặn, bốc lên, chuyển lên và phát triển 
có thể được thấy như thể với mắt thường. Chúng là sự 
tăng thịnh của chất lửa từ người mẹ đến con cái và từ 
thế hệ này đến thế hệ khác. Sự sanh ra và lớn lên (phát 
triển) được gọi là sự tăng thịnh của lửa hay sức nóng 
bức xạ tăng lên đều đặn.  

Sự chuyển động và sinh khởi xảy ra do sự luân 
phiên diệt của cái cũ, theo từng nhóm, và sự xuất hiện 
đột ngột của cái mới, theo từng nhóm. Cách nhanh lẹ 
của chúng rất rõ ràng dưới sự quan sát tỉ mỉ và kỹ 
lưỡng. Sự chuyển động và phát triển của chúng được 
thấy càng nhanh thì sự diệt và biến mất nhanh chóng 
của chúng càng trở nên rõ ràng hơn. Sự chuyển động 
của lửa và sự trôi chảy của dòng nước trong một con 
sông được nhận ra theo cùng một cách. Nghĩa là bạn 
thấy sự trôi chảy của dòng nước như thế nào thì sự 
chuyển động của lửa cũng tương tự như vậy. 

Mỗi bản chất của thực tại không sanh lên hay 
chuyển động để mắt có thể thấy. Chuyển động đó là 
do sự xuất hiện mới của hết nhóm này đến nhóm khác 
gây ra. Ở đây cái biết của thức và cái biết của tuệ sẽ 
được giải thích. Tôi sẽ trình bầy bằng một ví dụ. Một 
người đi trong bóng tối với một cây đèn. Theo cái biết 
của thức thì vòng ánh sáng (do đèn rọi) không biến mất 
dọc theo con đường. Người ấy biết nó đang đi theo 
mình bất cứ chỗ nào người ấy đi. Anh ta nghĩ và thấy 
như vậy. Theo cái biết của tuệ, nó chỉ là sự tiếp nối của 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

245 

những sự xuất hiện mới theo thứ tự.  Nó không phải là 
sự tập hợp của các trạng thái có thể di chuyển từ nơi 
xuất hiện mà không diệt mất. Bóng tối dường như đi 
theo anh ta chỉ là sự biến mất nối tiếp nhau của ánh 
sáng cũ. Sự xuất hiện mới của nhóm các yếu tố bóng 
tối chỉ là sự tiếp giáp nhau tại nơi biến mất của ánh 
sáng mà thôi. Và đây là ví dụ khác. Khi một chiếc xe 
lửa đang chạy với hết tốc độ, theo sự phân biệt của thức 
thì rừng, núi, cây cối, ruộng đồng dường như cũng 
đang chạy trong một vòng tròn. Sự phân biệt của tuệ 
với lý luận nhận ra rằng chỉ có xe lửa đang chạy, còn 
rừng, núi, cây cối, ruộng đồng,… không di chuyển. 
Như vậy, trong mọi trường hợp, sự phân biệt của thức 
hầu như là sai. Và chúng ta cũng nên biết rằng mọi sự 
phân biệt của tuệ về bất kỳ cảnh tượng nào đều đúng. 
Trong việc lựa chọn thực tại, sự phân biệt của thức và 
ảo tưởng hoàn toàn phải được đặt qua phía bên sai. Khi 
hướng về đối tượng, sự phân biệt của thức và ảo tưởng 
luôn luôn xuất hiện vào lúc ban đầu. Nếu chúng ta có 
thể thoát khỏi sự phân biệt viễn vông của thức thời có 
cơ hội cho thực tại xuất hiện. Ngược lại thực tại sẽ 
không xuất hiện. 

Khi một ngọn núi được nhìn từ đằng xa nó 
dường như là một thực thể mầu đen sẫm. Đó là sự phân 
biệt của thức. Từ khoảng cách đó, bằng sự phân biệt 
của tuệ, lại không thấy mầu đen sẫm ấy. Nó không 
phải là một thực thể. Bởi vì vô số các loại đá, cây, cành, 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

246 

nhánh, lá được tìm thấy ở đó. Khi đi đến ngọn núi, các 
loại đá, cây, cành, nhánh, lá lại được thấy. Đó cũng là 
sự phân biệt của thức. Sau khi loại bỏ sự phân biệt của 
thức bằng trí tuệ, và khi những thực tại được khám phá 
thì chỉ có các sắc pháp thuộc nhóm tám sắc (đoàn bát 
thuần hay tổng hợp tám sắc bất ly) được thấy mà thôi. 
Tất cả các loại đá, cây, lùm, bụi, cành, nhánh, lá và chồi 
mầm biến mất. Một người hoạ sĩ, khi muốn vẽ phong 
cảnh của một ngọn núi, nếu chỉ nhìn khung cảnh từ 
đằng xa anh sẽ không tìm được cơ hội. Chỉ sau khi trèo 
lên và nhìn thấy nó anh ta mới có thể vẽ được bức tranh 
về ngọn núi ấy. Bằng sự phân biệt của thức, bức tranh 
về một cái cây có thể vẽ được. Tuy nhiên, với sự phân 
biệt của tuệ lại không có cơ hội để vẽ nó bởi vì những 
thực tại tối hậu (paramattha dhammā) giống như đất 
(pathavī), nước (āpo), lửa (tejo), và v.v…không có thân 
hình, thực thể, và hình dạng — ngay cả một nguyên tử 
nhỏ li ti cũng không có. Sự xuất hiện và biến mất của 
danh và sắc thực sự hiện hữu khác với những gì được 
thấy bởi sự phân biệt của thức. 

Danh chỉ có thể tồn tại trong ba sát-na (khaṇa) 
tiểu: sanh (uppāda), trú (ṭhiti), và diệt (bhaṅga). Nếu một 
cái nháy mắt hay một tia chớp được chia thành một 
ngàn phần thì ba sát-na tiểu ấy sẽ bằng một phần duy 
nhất trong khoảng thời gian ấy (tức bằng một phần 
ngàn thời gian của cái nháy mắt hay của tia chớp ấy). 
Đời sống của danh pháp kéo dài trong ba sát-na là 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

247 

đúng, chính xác. Bản chất của thực tại không diệt, 
không hoại, và chết trước khi đúng thời. Tại điểm kết 
thúc tuổi thọ của nó, nó không thể tiếp tục tồn tại mà 
không diệt, hoại và chết. Đây là đặc tánh thực của đời  
sống. Các danh pháp chỉ có thể tồn tại trong ba sát-na. 
Ngay cả Đức Phật Toàn Giác, vua trời Đế Thích (Sakka), 
và Phạm thiên cũng không thể làm cho các danh pháp 
sanh khởi ở sát-na sanh dừng lại tại đó không tiến đến 
sát-na trụ, và diệt. Đối với chúng, sự diệt ở sát-na diệt 
(bhaṅga) là điều tự nhiên. Các sắc pháp đã sanh như 
đất, nước, và lửa,… có thể tiếp tục tồn tại lâu hơn danh 
pháp mười bẩy lần. Có thể nói đời sống của một sắc 
phải được theo sau bởi mười bẩy lần đời sống của danh 
pháp. Một chuỗi sắc phải được theo sau bởi mười bẩy 
chuỗi danh. Đời sống của sắc bằng mười bẩy đời sống 
của danh thực sự tồn tại. Đó là giới hạn-đời sống thực 
của tất cả những vật hữu tình và vô tình trong ba mươi 
một cõi được biết đến. 

Trong sự phân biệt của thức, đời sống của một 
chúng sanh kéo dài trong suốt cuộc đời. Cuối cùng vào 
thời điểm chết nó diệt và biến mất. Nó dường như thoát 
khỏi sự diệt và tan hoại trước khi chết. Nếu đời sống 
được thấy bởi thức thực sự tồn tại, ở tuổi một trăm năm 
của thọ-mạng , có lẽ tất cả mọi người đều có thể sống 
cho đến hết một trăm năm của họ. Họ sẽ không bị giết 
chết ngay cả khi bị sét đánh, lửa thiêu, hay dao chặt, 
kiếm đâm trước khi hoàn tất thọ mạng một trăm năm 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

248 

ấy. Họ có thể đạt được tuổi thọ và không thể bị tổn 
thương. Nhưng không phải như vậy. Bất kỳ người nào 
cũng có thể chết ở bất cứ lúc nào, có thể trong lúc tuổi 
còn trẻ, hay trong tuổi trung niên hay lão niên. Do đó, 
rõ ràng đời sống do thức thấy không phải là đời sống 
thực. Và hiển nhiên rằng thức thường thấy cái không 
thực là thực và thấy cái không có thành có. Cái thấy của 
thức là cái thấy sai lệch và làm cho lầm đường lạc lối. 

 
Phân Tích Về Sự Diệt Và Chết 

 
Sự sống của một chúng sanh từ sát-na thụ thai, 

không có khoảng thời gian dừng lại dù chỉ trong một 
cái nháy mắt, ngoài hai loại chết của danh và sắc. Theo 
những giới hạn tuổi thọ của danh pháp và sắc pháp, 
luôn luôn có những cái chết không ngừng. Ví dụ về 
người đao phủ đang chém nạn nhân gây ra những vết 
thương từ sát-na thụ thai đã trình bầy trong thức thực 
nên được dẫn lại ở đây. Trong ví dụ đó, nếu tinh tấn 
hay nỗ lực được thực hiện để có một phương thuốc 
nhằm chữa lành vết thương ở mỗi nhát kiếm và thoát 
khỏi cái chết, nó có thể kéo dài sự sống. Tương tự, luôn 
luôn có sự biến mất (diệt) không ngừng của danh và 
sắc ở một bên và sự xuất hiện (sanh) không ngừng ở 
bên khác. Hai chuỗi chết và sanh không ngừng này có 
thể hoạt động song song nhau trong suốt một trăm 
năm. Những chuỗi chết của danh-sắc cũ và những 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

249 

chuỗi sanh của danh-sắc mới hoạt động song song, tuy 
nhiên, vẫn không có sự tiếp tục của những sự sanh mới 
sau nhát kiếm chí tử của cái chết. Tiến trình của thân bị 
cắt đứt bởi nhát chém ấy. Thức của một chúng sanh chỉ 
thấy một cái chết duy nhất vào lúc diệt của tiến trình 
thân. Do khái niệm về tính tương tục (santati-paññatti), 
những sự biến mất và chết không ngừng của danh và 
sắc trong suốt cuộc đời từ sát-na tục sinh đã bị che đậy. 
Thức đui mù hoàn toàn đối với chúng. Do không thấy 
đúng, những sự chết và biến mất ấy bị bác bỏ là giả dối. 
Do đó mới có khái niệm về một kiếp sống duy nhất cho 
toàn bộ hiện hữu và một cái chết vĩnh viễn duy nhất 
của kiếp sống. Tưởng  xác định một cách chắc chắn và 
tà kiến chấp chặt  vào đó. Quan kiến này là vững chắc, 
trùm khắp và bền vững — như Đức Phật đã chỉ ra. 
Những phàm nhân bình thường thực sự hiện hữu trong 
vòng luân hồi hoàn toàn bị đánh lừa bởi chính tà kiến 
của họ. Sự sống chỉ bao gồm danh và sắc. Không có sự 
sống của một chúng sinh mà người ta nghĩ là linh hồn. 
Chết chỉ là sự chết của danh và sắc. Không có sự chết 
của một chúng sinh hay linh hồn. Tôi sẽ giải thích tất 
cả những điều này ở đây. 

Đời sống của danh pháp bao gồm ba sát-na tiểu 
và sát-na thứ ba chỉ là sát-na diệt và chết. Tuy nhiên, 
sự chấm dứt cùng tột của danh pháp đã được bao gồm 
và điều này muốn nói nó chỉ sống trong ba sát-na. Để 
kiểm tra một cách hợp lý xem có đời sống tâm lý thực 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

250 

trong ba sát-na hay không, bốn danh uẩn mới xuất hiện 
sẽ bị đánh bằng một tia sét trong sát-na sanh. Tương 
tự, chúng sẽ được kiểm tra ở sát-na trú. Nếu đời sống 
đó không thực sự tồn tại danh pháp sẽ bị huỷ diệt ở 
sát-na sanh hay trú. Danh pháp đó sẽ không thể tiến 
đến sát-na thứ ba. Nếu đời sống đó thực sự tồn tại nó 
sẽ không bị tổn thương hay bị lay động chút nào cho 
dù có bị sét đánh trong những sát-na đó. Sát-na thứ ba 
nhất định sẽ được đi tới. Trong mười bẩy sát-na đời 
sống của danh pháp, sắc pháp sẽ không bị tổn thương 
và lay động chút ít nào cho dù nó có bị sét đánh. Nó 
phải sống và duy trì cho đến sát-na cuối (sát-na diệt) là 
điều tự nhiên. Đời sống của sắc pháp cũng như đời 
sống của danh pháp kéo dài như vậy và sẽ không có 
bất kỳ sự sợ hãi, hoảng loạn, hay lo lắng nào trước khi 
thọ mạng của chúng chấm dứt cho dù chúng có bị sét 
đánh. Đây là đặc tính tự nhiên của đời sống thực. 

 
Giải Thích Về Trí Thẩm Sát Tam Tướng 

(sammasana ñāṇa) 
 

Trí thẩm sát tam tướng quan sát, khám phá và 
xác định ba đặc tính (tam tướng-vô thường, khổ và vô 
ngã).  

Danh pháp và sắc pháp tương ứng, trước nguyên 
tắc vô gián (anantara) của sát-na trú cuối cùng (ṭhiti), 
không ai có thể ngăn lại không cho đi đến sát-na diệt 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

251 

(bhaṅga), mà giữ lại ở trạng thái trú dù đó là Đức Phật, 
hay Đế Thích, hay Phạm thiên với sức mạnh, quyền 
năng, thiên dược, những phương thuốc thần tiên của 
họ. Đúng thời chúng sẽ diệt, biến mất, và đạt đến sự 
hoại diệt. Đây là lý do hợp lý để chỉ ra sự tồn tại thực 
của cái chết hay sự diệt của danh pháp và sắc pháp. 
Không có chút vi lượng nào của một chúng sinh được 
gọi là linh hồn (jīva) ở bất cứ nơi đâu trong tam giới. 
Theo đặc tính đã đề cập trong đời sống của danh và 
sắc, trước khi giới hạn tuổi thọ chấm dứt, có một một 
sự sống với bản chất đặc biệt sẽ không di chuyển hay 
chệch hướng khỏi vị trí ban đầu của nó cho dù có bị sét 
đánh. Bản chất ấy gọi là sự sống.  

Ngoài đời sống của danh pháp và đời sống của 
sắc pháp ra còn có cái gọi là đời sống duy nhất của một 
kiếp (hiện hữu). Có những người sống từ hai mươi tuổi 
đến chín mươi tuổi hoặc hơn nữa. Trong cõi Tứ Đại 
Thiên Vương (Cātummahārājikā-devā), giới hạn tuổi là 
năm trăm năm cõi trời. Giới hạn tuổi thọ của cõi Đạo 
Lợi (Tāvatiṃsa) là một ngàn năm cõi trời và v.v… Nếu 
linh hồn thực sự tồn tại như một thực thể tách biệt theo 
như cách nói thông thường thời sẽ không có bất kỳ sự 
chệch hướng nào của sự sống và thân khỏi tình trạng 
đầu tiên của nó vì bị những tai hoạ lớn như nạn đói, sét 
đánh, v.v… Một người có thể sống bình yên không có 
bất kỳ sự sợ hãi hay lo lắng nào liên quan đến những 
nguy hiểm bên trong và bên ngoài. Tuy nhiên, không 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

252 

phải như vậy. Chúng ta không thể chịu đựng được cái 
khổ của đói bụng, nó là một sự nguy hiểm trọng đại 
(Đói bụng bệnh tối thượng, các uẩn khổ vô cùng — 
Dhammapāda). Chúng ta luôn luôn có sự sợ hãi và lo 
lắng về đói bụng. Chúng ta luôn luôn có những cái khổ 
xuất phát từ sự lo lắng và sợ hãi đối với những nguy 
hiểm bên trong và bên ngoài. Đừng nói gì đến những 
giai đoạn mười năm hoặc hơn mười năm mà ngay cả 
trong một năm chúng ta thậm chí cũng không có sự an 
toàn khỏi sự đói bụng và sự khổ sở do những nguy 
hiểm ấy gây ra. Cuộc sống không có gì chắc chắn thậm 
chí trong một giờ — nói gì đến một mùa, một tháng, 
hoặc một ngày. Không có sự sống nào mà không có đau 
khổ, đổi thay, sợ hãi, hay lo lắng dù chỉ trong một cái 
nháy mắt. Cơ thể có thể bị thương tật trong tích tắc. 
Một điều khá rõ ràng và có thể nhận ra đối với mỗi 
người chúng ta là sự sống rất mong manh và không 
đáng tin cậy. Chỉ có danh và sắc, đời sống của chúng 
cực kỳ ngắn, thậm chí không kéo dài một phần tỷ (thời 
gian) của cái nháy mắt. 

Đây là những giải thích về sự vắng mặt của cái 
gọi là linh hồn mà theo sự phân biệt của thức cho là 
thực và có tồn tại. 

Ngoài cái chết của danh và sắc, không có cái chết 
nào khác của người hay chúng sanh. Sự thật này sẽ đủ 
để giúp chúng ta biết một cách rõ ràng sự sống là gì 
hợp với ví dụ về người đao phủ và những nhát chém ở 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

253 

trên. Điều này cũng giải thích về sự khác biệt giữa sự 
phân biệt sai lầm của thức và sự phân biệt đúng đắn 
của trí tuệ. Nó sẽ là một chướng ngại (antarāya) rất 
nghiêm trọng đối với Pháp (Dhamma), đối với những 
người đi tìm vô thường và cố gắng chú tâm tìm vô 
thường trong sự phân biệt của thức và ảo tưởng. Tôi sẽ 
giải thêm một chút để được sáng tỏ hơn. — 

Ở đây cái khác nhau giữa sự phân biệt của thức 
và sự phân biệt của trí tuệ về than hồng sẽ được trình 
bầy trước. Đời sống của ngọn lửa kéo dài từ lúc bắt đầu 
cho đến khi than hồng cháy hết rồi tự tắt là sự phân 
biệt của thức. Xét các chi tiết do mắt thấy như sự sanh 
khởi, tăng trưởng, bập bùng, tán ra và co lại, sự xuất 
hiện và biến mất, cũng như khả năng có thể tắt do bị 
dập (tắt) bất cứ lúc nào, thời không có đời sống của 
ngọn lửa nào trụ lâu dài cả. Đây là sự phân biệt của trí 
tuệ. 

Lại nữa, khi nhìn thấy sự bập bùng của ngọn lửa 
theo tuần tự từng nhóm, ảo tưởng cho rằng chỉ có một 
thực thể duy nhất của ngọn lửa trong một nhóm từ 
chặng đầu cho tới chặng giữa và chặng cuối là sự phân 
biệt của thức. Sự sanh khởi của một nhóm hàm ý nó sẽ 
là như vậy ít nhất trong một cái nháy mắt. Nếu ngọn 
lửa có thể kéo dài trong một cái nháy mắt thì có lẽ nó 
không thể bị dập tắt dù có đổ vào nó cả khối nước một 
lần. Với trí tuệ suy luận, sẽ không tìm thấy bất cứ đời 
sồng, hay linh hồn hay bản thể nào hiện hữu có thể 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

254 

kháng lại tai hoạ của nước. Như vậy sự phân biệt về 
khả năng có thể bị chết đi chết lại nhiều lần trong một 
cái nháy mắt là sự phân biệt của trí tuệ. 

Tuy nhiên, tỷ lượng trí đó (anumāna ñāṇa, 比量

, inference) có được là do suy luận hợp lý. Còn trường 
hợp của minh sát trí (vipassanā ñāṇa) thì chỉ khi phân 
biệt được tuổi thọ ngay cả trong cái nháy mắt nó mới 
hoàn thành. Sự vắng mặt của một chúng sinh, một linh 
hồn, hay bản ngã, trở nên rất rõ nếu nhận ra sự vắng 
mặt của tuổi thọ. Nhiệm vụ của minh sát trí là sự đối 
kháng và huỷ diệt ban đầu của ba pháp điên đảo — 
thường-tưởng (nicca-saññā), thường-tâm (nicca-citta), 
và thường-kiến (nicca-diṭṭhi). Tưởng, tâm và tà kiến về 
thường và ngã, vốn đã được thiết lập vững chắc trong 
vòng luân hồi bất tận này, không chút dấu vết của suy 
luận hợp lý và đúng đắn của tỷ lượng trí nào. Sự phân 
biệt của trí có thể bị bác bỏ lập tức bởi tưởng, tâm và tà 
kiến, như một đường kẻ vẽ trên dòng nước xiết bị xoá 
tan ngay lập tức. Sự phân biệt của trí, giống như cái 
thấy rõ ràng trong hiện tại bằng mắt, có thể làm lung 
lay, chỉnh đốn lại và bác bỏ lập tức những sự chấp trước 
sai lầm vững chắc ấy (micchābhinivesa, 邪执 tà chấp). 
Trong quá trình giảng dạy về sự khổ của các cõi thấp, 
có thể người nghe chỉ ngập tràn nỗi sợ hãi mơ hồ trong 
phút chốc. Nhưng nếu một người nào đó có thể phơi 
bầy tám đại địa ngục để họ thấy trực tiếp ngay hiện tại 
giống như ngài Trưởng lão Candagutta của xứ Tích 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

255 

Lan (Sri Lanka), và hai vị khổ hạnh Saṃkicca và 
Sarabhaṅga đã làm sau khi chia tách quả đất thời mọi 
người sẽ ngập tràn nỗi sợ hãi. Hãy lưu ý theo ví dụ này. 
Một cái nháy mắt là rất nhanh đối với sự nhận thức của 
một chúng sanh. Việc quán chi tiết nhanh hơn thế sẽ là 
không thể nếu như không có cái nhìn phân tích. Nếu 
không có cái nhìn phân tích, nó không phải là minh sát 
trí, mà chỉ là sự phân biệt của tỷ lượng trí (trí suy luận). 
Sự huỷ diệt của tưởng, tâm và tà kiến về thường và ngã 
là nhiệm vụ của minh sát trí. Đây là nhiệm vụ hàng 
đầu. Tưởng về vô thường và vô ngã chỉ được hoàn 
thành nếu có một sự nhận thức rõ ở mức nào đó về vô-
ngã. Sau khi nhận thức rõ về vô ngã thì sự nhận thức 
rõ về vô thường cũng được hoàn thành. Và khổ có thể 
chấm dứt vào lúc chứng đắc Đạo Quả A-la-hán. Những 
điên đảo tưởng, điên đảo tâm và điên đảo kiến về ngã 
ấy không thể nắm bắt được những gì nhanh hơn một 
cái nháy mắt. Ngoài lĩnh vực hiểu biết giới hạn và dính 
mắc của chúng, tưởng, tâm và tà kiến sẽ không có nơi 
nương tựa nào khác. Đây là một lý do. Vì lý do này, 
trong việc quán tính sanh và diệt hay sự xuất hiện và 
biến mất liên quan đến thẩm biến tri về vô thường, tôi 
thường khuyên và hướng dẫn những đệ tử của mình 
nên mường tượng ra sự vô thường của tính tương tục 
với những thực tế của cuộc sống. 

Đây là cách kiểm tra để đưa ra những tiêu chuẩn 
lý tưởng từ ví dụ về lửa trong than hồng đã nói. Sắc 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

256 

uẩn chứa đầy nhóm lửa thật không chừa lại khe hở nào 
dù chỉ bằng cỡ đầu cây kim hay một nguyên tử. Nhóm 
lửa ấy giống như lửa của than hồng vậy. Thân này của 
chúng ta là nhiên liệu hay lửa thật. Nếu lửa than hồng 
sanh khởi không ngừng như thế nào, bản chất của lửa 
thân sẽ được hiểu rõ là tương tự như vậy. Nếu lửa trong 
toàn thân sanh khởi không ngừng được hiểu rõ thời trí 
có thể sẽ xác định được rằng không có một mảy may 
vật chất bất khả hoại nào tồn tại ngay cả trong một cái 
nháy mắt. Trí chỉ có thể quyết định, nhưng nó không 
thể phân biệt đầy đủ sự xuất hiện và biến mất (sanh-
diệt) theo cách phân tích. Hình ảnh của một người đàn 
ông phản chiếu trong một nhóm bong bóng nhỏ li ti 
không có cơ sở thực tế sau khi những bong bóng ấy 
diệt. Khả năng tan hoại trong trường hợp này có thể 
được phân biệt một cách rõ ràng. Tương tự, các danh 
uẩn dựa vào sắc có liên quan trong sự huỷ diệt của mỗi 
sắc uẩn. Như vậy, sự quyết định của trí đã được đạt 
đến. Nếu thân của một người được phân biệt rõ thời tất 
cả sắc uẩn của vô lượng chúng sinh cũng sẽ được hiểu 
rõ. Và tất cả nhiên liệu của lửa, như dãy núi Hi-mã-lạp 
sơn (Himalayas), toàn thể quả đất, hay vũ trụ này cũng 
sẽ được hiểu. Đây là sự giải thích của trí thẩm sát tam 
tướng nhờ quan sát, khám phá, và xác định ba đặc tính 
vô thường, khổ, và vô ngã. Phương pháp cắt đứt tính 
tương tục dựa trên ngọn lửa theo sự trình bày của Chú 
Giải vốn cho rằng đặc tính vô thường bị che án bởi tính 
tương tục và đặc tính này có thể được nhận thức bằng 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

257 

cách quán sau khi tách rời tính tương tục. Những 
phương pháp tách và cắt đứt tính tương tục có rất 
nhiều. Chúng tuỳ thuộc chủ yếu vào khả năng suy luận 
của người hướng dẫn thiền. Sự giải thích dựa trên ngọn 
lửa trong cuốn sách này chỉ thay thế một từ bao hàm 
hơn cho một từ ít bao hàm hơn (upalakkhaṇa — 辨 別, 
biện biệt, phân biệt) hay ngược lại.  

 
Giải Thích về Sanh Diệt Trí 

 
Ở đây, tôi sẽ giải thích ngắn gọn về sanh-diệt trí 

(udayabbaya-ñāṇa) trong sắc uẩn. Trí thẩm sát tam 
tướng (sammasana-ñāṇa) quán và cho phép một người 
xác định được danh và sắc không thể tồn tại trong một 
cái nháy mắt hay một ánh chớp. Tuy nhiên trí này 
không thể giúp người ấy phân tích được sự xuất hiện 
và biết mất (sanh và diệt) nhanh chóng không ngừng 
trong các nhóm danh-sắc. Chúng chỉ có thể được phân 
biệt bằng loại trí sẽ giải thích sau đây. Sau khi hoàn 
thành nhiệm vụ thiện xảo cắt đứt và loại trừ ảo tưởng 
ở giai đoạn trí thẩm sát tam tướng trước, sự chứng đắc 
dễ dàng sanh diệt trí sẽ là khả dĩ. Trừ phi đã thành tựu 
giai đoạn trí cao hơn này bằng không nhiệm vụ xua tan 
ảo tưởng phải bắt đầu tại giai đoạn trí thẩm sát tam 
tướng. Tôi sẽ giải thích với một ví dụ. Một cục bùn khô 
cỡ bằng bình bát và nặng khoảng 10 pounds (1 pound= 
453, 592 gam) gồm những hạt bùn kết lại, có thể được 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

258 

lấy làm tiêu chuẩn. Mặt trên của cục bùn ấy sẽ được 
đập bằng một cái chày để tạo ra sự rung động. Khi bị 
đập những hạt bùn rung lên sẽ được nhận thức. 

Đây là phương pháp để phân biệt giữa sự phân 
biệt của thức và sự phân biệt của trí. Ngay khi bị đập 
vào, tất cả những hạt bùn của cục bùn ấy rung lên và 
di chuyển khỏi vị trí ban đầu của chúng. Mọi người ai 
cũng có thể thấy sự thay đổi này. Nếu có ai hỏi, “Tình 
trạng ban đầu của nó có bị hoại diệt không?”, người ấy 
sẽ trả lời, “Có”. Nếu họ lại hỏi, “Tình trạng ban đầu bị 
hoại diệt như thế nào?” người ấy trả lời rằng cục bùn 
sẽ rung lên và mỗi hạt bùn dịch chuyển một chút. Đây 
là câu trả lời theo sự phân biệt của thức. Nếu được hỏi 
tình trạng ban đầu bị hoại diệt như thế nào, khi bản 
chất của sự hoại diệt không được nhìn thấy vì nó bị che 
đậy bởi tính tương tục của sự sanh? Rung động và dịch 
chuyển là những sự xuất hiện mới và rõ ràng được xem 
như bản chất của sự hoại diệt. Trong sự phân biệt của 
trí có hai cách: cách của sự hoại diệt và cách của sự xuất 
hiện ngay khi bị chày đập vào. Trong trường hợp sự 
hoại diệt của tình trạng ban đầu, tình trạng ở đây muốn 
nói tới sự tập hợp của những hạt bùn đang hiện hữu 
trước khi cục bùn bị đập. Sự biến mất hoàn toàn của 
các nhóm sắc gồm những hạt bùn được gọi là sự hoại 
diệt của tình trạng ban đầu. Rung lắc và dịch chuyển 
thậm chí không phải là sự hoại diệt hay biến mất mà là 
một loại sanh khởi mới. Trong hai cách ấy, cách theo 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

259 

dõi sự diệt, biến mất, và hoại diệt chính là cục bùn đó. 
Các nhóm sắc mới sanh của bùn sau khi chày đập sẽ 
giống với trọng lượng của mười pounds. Trong hai 
cách này, sự phân biệt về trạng thái sanh của các nhóm 
sắc mới sanh là trí phân biệt hay trí quán sự sanh 
(udaya-ñāṇa). Sự phân biệt về trạng thái hoại diệt và 
biến mất hoàn toàn cùng một lúc và ngay tức thời là trí 
phân biệt hay quán diệt (vaya-ñāṇa - Diệt Trí). Sau khi 
tất cả chúng đã rung lên và dịch chuyển, chúng sẽ 
đứng yên trở lại như trước. Ở đây, có hai hiện tượng: 
Sự hoại diệt hoàn toàn của mười pounds sắc pháp đang 
rung động, và sự xuất hiện mới của mười pounds sắc 
pháp đứng yên. 

Thức không thể phân biệt được hai hiện tượng 
này bởi vì sự chuyển động mới sanh, theo khái niệm 
tương tục, đã che lấp sự diệt hoàn toàn của các sắc pháp 
cũ, đến nỗi thức không nhận ra chúng. Trong trường 
hợp về sự biến mất của các sắc pháp cũ, thức không thể 
nhận ra sự diệt bởi vì sự thay thế tức thời được xem là 
phổ biến đó.  

Có lẽ sự diệt đã có thể được nhận ra như một sự 
kiện tách biệt nếu sự xuất hiện (sanh) xảy ra sau sự diệt 
hoàn toàn một lúc. Điều này rõ ràng cho thấy sự tập 
hợp của các nhóm sắc đã diệt của hạt bùn là trọng 
lượng hoàn chỉnh của mười pounds. Đây là sự phân 
biệt của thức khi thấy sự hoại diệt. Hoại diệt là một loại 
thực tại tối hậu (paramattha dhamma), gọi là sự diệt của 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

260 

sắc (bhaṅga-rūpa-壊色 hoại-sắc) hay sự chết của sắc 
(maraṇa-rūpa- tử-sắc 死色), hay sự vô thường của sắc 
(aniccatā-rūpa, vô thường-sắc 無常色),đây là những đặc 
tính của sắc (lakkhaṇa-rūpa) vì nó đóng vai trò như lý 
do để biết và xác định bản chất thực của các pháp hữu 
vi (saṅkhārā dhammā). Do đó, ý nghĩa của câu “tình 
trạng ban đầu đã hoại diệt” là sự hoại diệt đã lan rộng 
cùng khắp cục bùn. Thấy như vậy, trí có thể phát hiện 
và hiểu  rõ rằng nó chỉ là một sự tập hợp các nhóm sắc 
của bùn với trọng lượng mười pounds hiện hữu trước 
khi bị chày đập, và nhiệm vụ dựa trên đó. Liệu sắc hay 
vật chất kích cỡ đó có thể biến mất thình lình và nhanh 
như vậy không? Sự hoài nghi như vậy có thể xuất hiện 
và gây rắc rối. Nếu sự tình là vậy, chúng ta phải loại 
trừ nó bằng cách nhận thức rõ tính chất vô thường như 
đã xác định ở giai đoạn trí thẩm sát, vốn quan sát, 
khám phá, và quyết định ba đặc tính trước đó. 

Bản chất vô thường được xác định dựa trên sự 
tồn tại của sắc trong một cái nháy mắt. Sự hoại diệt của 
tình trạng ban đầu do cú đập có thể xảy ra trong một 
cái nháy mắt. Một quả núi có thể biến mất giống như 
cục bùn này nếu có một trận động đất đủ mạnh. Kích 
cỡ lớn hay nhỏ chỉ là phương tiện. Vào lúc thụ thai do 
năng lực đặc biệt của chư Phật có một trận động đất 
rung chuyển mười ngàn thế giới với những gợn sóng 
bao gồm thuỷ giới hỗ trợ (yếu tố hỗ trợ của sự kết dính). 
Chúng ta càng phân biệt các nhóm sắc, chúng lại càng 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

261 

biến mất. Và điều này phải được hiểu rõ cùng với sự 
diệt của chúng. Theo cách tương tự, các nhóm sắc 
dường như di chuyển sẽ được nhận thức theo phép 
phân tích cùng với sự sanh của chúng. Sự phân biệt của 
thức không thể nhận ra nó theo cách này. Thức không 
thể phân biệt sắc sanh với sắc diệt. Sắc sanh là (sắc) 
đang trở nên rõ ràng và sắc diệt là (sắc) biến mất. Do 
đó, sắc diệt không thể được nhận biết. Về vấn đề này, 
một bậc thầy có năng lực về Pháp với kinh nghiệm thực 
tiễn rộng lớn là hết sức cần thiết. Có nhiều bằng chứng 
phải được diễn đạt để hiểu ra rằng không có gì, dù chỉ 
là chút ít, có thể kháng lại và tồn tại ngoài sự hoại diệt 
của cục bùn. Đây là mô thức rút ra của sanh-diệt trí41 
chứ không phải là cái gì đó vô nghĩa rút ra từ bên 
ngoài. Nó chỉ là chức năng rõ ràng của sự sanh và diệt 
được trình bày ở đây. 

Giống như mô thức, Tôi sẽ giải thích các bộ phận 
rõ ràng của thân. Trước tiên, các bộ phận riêng biệt của 
thân nên được quán theo khả năng của trí. Có thể dùng 
bàn tay đập vào một phần nào đó của đầu để làm cho 
toàn bộ đầu rung động. Sự chuyển động của đầu giống 
như ví dụ về mô thức đã nói. Sự chuyển động lan rộng 
này là sự xảy ra đồng thời của cả hai — sắc cũ diệt và 
sắc mới sanh. Đây là ví dụ để diễn đạt tính nhanh lẹ 
cực kỳ của sự diệt hoàn toàn. Nếu không thể nhận thức 

                                            
41 Udayabbayañāṇa:生灭智 sanh diệt trí. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

262 

rõ được loại nhanh lẹ đó thì việc quán nên được thực 
hiện từng phần theo khả năng của trí như sau để phân 
biệt sự sanh và diệt — sự thay đổi của sắc cũ và sắc mới 
trong đồ ăn (dưỡng chất của vật thực) — ở một oai nghi 
duy nhất trong một thời gian dài, các sắc pháp của sự 
mệt mỏi, tê liệt, nóng và chịu đựng, trong những phần 
đã được thay thế của thân, sự tăng dần của các sắc pháp 
mới khác nhau (visabhāga rūpa, 不同 bất đồng,相反 
tương phản) giống như những đám mây tích, và sự diệt 
của sắc cũ thay thế bằng sắc mới sanh. 

Sự thay đổi oai nghi khiến cho toàn thân chuyển 
động, ở mỗi bước trong cái đi, những chuyển động của 
các nhóm sắc mới từ mu bàn chân lên đến đỉnh đầu là 
rất nhanh. Nếu trí không thể theo kịp sự nhanh lẹ đó, 
việc quán nên được thực hiện ở một điểm thích hợp. 
Dùng trí để xác định sự thay đổi cần phải có và nhanh 
chóng ấy. Việc quán phải được thực hiện từ từ hợp với 
chánh tư duy. Có những lĩnh vực rộng lớn và thực tế 
khác nhau của sự quán. Điều đó có nghĩa là sự xuất 
hiện của các sắc pháp rõ mới không giống nhau, ở 
những vị trí khác nhau (visadisa), và biến hoá (vikāra) 
như lạnh, nóng, chuyển động, và rung động ở bất cứ 
phần nào của thân rất dễ thấy. Tại phần thân đó nhất 
định sẽ có sự diệt của sắc pháp cũ. Nếu sự xuất hiện 
của sắc pháp mới cỡ hạt cải được phân biệt, sẽ có sự 
diệt cùng một lúc và đột ngột của những sắc pháp cũ 
cỡ hạt cải ở đó. Nếu sự xuất hiện của sắc pháp mới cỡ 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

263 

hạt mè, hạt lúa mạch, hạt tràng hạt,… được phân biệt 
nó cũng nên hiểu theo cách như vậy. Nếu sự xuất hiện 
của những sắc pháp mới ở toàn thân trở nên rõ ràng, 
thời sự diệt của những sắc pháp mới cũng xảy ra ở toàn 
thân. Lúc đó, trí có thể huỷ diệt, đập tan và tống khứ 
tà tưởng (micchā-saññā) về một người, chúng sanh, Tôi, 
đàn ông, đàn bà cũng như tham ái, ngã mạn và tà kiến 
vốn đã nắm bắt và chấp thủ vào những khái niệm về 
hình dạng lớn, nhỏ như đầu của tôi, mặt của tôi, mắt 
của tôi, tai của tôi, mũi của tôi, miệng của tôi, cổ của 
tôi, ngực của tôi, và v.v… Nỗ lực phải được thực hiện 
để quán với minh sát trí cho đến khi không còn chút 
dính mắc nào như đầu của tôi, v.v… và v.v… sau khi 
diệt hoàn toàn những khái niệm — khái niệm về hình 
dạng (saṅdāna-paññatti), khái niệm về sự tập hợp, hay 
khối (samūha-paññatti), và khái niệm về tính đồng nhất 
của một vật trên cơ sở tính tương tục của nó (santati-
paññatti). Chính trí này đặt dấu chấm hết cho thân kiến, 
một lò lửa địa ngục lớn gắn bó với tâm trong vòng luân 
hồi bất tận này. 

 
Thiền Trên Sắc Uẩn 

 
Sự xuất hiện không ngừng của sắc pháp mới khá 

rõ ràng, nhưng sự diệt của sắc pháp cũ lại khó nhận ra. 
Trong những đặc tính vô thường thì sự diệt là yếu tố 
chính. Do đó, sự xuất hiện hay sự sanh nên bỏ qua khi 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

264 

nó trở nên rõ ràng. Bỏ qua sự sanh khi nó trở nên rõ 
ràng, quán trí hay minh sát trí nhấn mạnh trên sự diệt 
ít rõ ràng hơn, được gọi là trí quán sự diệt hay diệt trí 
(bhaṅga ñāṇa). Những nhiệm vụ còn lại nên được hiểu 
theo cách thiền trên vật thực đã đề cập ở trước. Đối với 
người trí tuệ yếu, sự phân biệt của trí có thể đạt đến 
bằng cách chỉ quán sắc thông thường. Nếu hành như 
vậy, một phần của tri biến tri phải được chiết ra, chia 
các sắc pháp thành năm phần phù hợp với những 
phương pháp đã phân tích trong Khandhavagga 
Saṁyutta. Những nỗ lực phải được thực hiện cho đến 
khi các đặc tính của địa đại, hoả đại, và phong đại trở 
nên rõ ràng. Nhãn xứ, nhĩ xứ và các căn xứ khác phải 
được tách ra thành những nhóm sắc y sanh. Về vấn đề 
minh sát, sự phân biệt hay quán sanh và diệt trong thân 
như vô thường không có ngoại lệ rất quan trọng. Nếu 
những nhiệm vụ ấy được phân biệt ở khắp toàn thân 
đơn thuần bằng “Các pháp hữu vi là vô thường (sabbe 
saṅkhārā aniccā)” thì chỉ cần bằng một từ — saṅkhārā), 
là đủ. Một từ của Dhamma dạy trong bốn loại đồ ăn có 
thể được thực hiện. Chẳng hạn từ thọ hoặc tưởng có thể 
là đủ cho công việc. Trong khi quán sự sanh và diệt (sự 
xuất hiện và biến mất), nếu bốn sắc đại chủng (tứ đại) ấy 
trở nên rõ ràng, nhóm các sắc pháp y đại sanh cũng sẽ 
được tự động bao gồm. Không có nhiệm vụ riêng biệt 
của quán đối với các sắc pháp y sanh. Chúng cũng 
giống như tâm và các tâm sở vậy. Nếu trí không thể 
chiếm ưu thế đối với cả bốn sắc đại chủng, và sự xuất 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

265 

hiện cũng như biến mất dường như có sức kháng lại, 
thời nên thực hiện việc quán riêng từng sác pháp. Nếu 
yếu tố mở rộng (paṭhavī, địa đại) đang kháng lại, sự nỗ 
lực nên được thực hiện riêng nhấn mạnh trên yếu tố 
mở rộng (địa đại) đó. Nếu sự xuất hiện và biến mất 
(sanh và diệt) được kết hợp như thể bốn đại không tách 
ra được, không cần thiết phải làm nhiệm vụ chia tách 
chúng. Hãy quán toàn bộ như một sắc pháp duy nhất. 
Phần còn lại cũng giống như trước. 

 
Những Ví Dụ Về Năm Uẩn 
 
Vì sắc giống như một đống bọt 

(pheṇapindūpamaṃ rūpaṃ) nên những ví dụ về năm uẩn 
có thể trở nên rõ ràng hơn theo những giải thích đã nói 
về trí bằng sự hiểu biết qua quan sát, khám phá và xác 
định tam tướng (vô thường, khổ và vô ngã). Tương tự, sự 
vắng mặt của cốt lõi (một đặc tính của vô ngã) có thể 
rõ ràng giống như bọt nước vậy. Trước đây, các sự kiện 
đã được giải thích để nhận biết cảm thọ giống như 
những bong bóng và tưởng như một ảo ảnh. Trong bài 
kinh còn dạy quán các danh uẩn, như các tâm sở phải 
được nhận thức như thân cây chuối trong đó tư 
(cetanā) được xem là yếu tố chính. Nó bao gồm ba loại 
hành: thân hành, khẩu hành và ý hành; mười loại bất 
thiện nghiệp như sát sanh, trộm cắp,… mười loại thiện 
nghiệp tạo ra quả lành như bố thí, trì giới, và hành 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

266 

thiền. Trong một hành động sát sanh luôn có những 
pháp đồng sanh của hành động hay sở tác nghiệp 
(kiriyā, 所作業 sở tác nghiệp). Chúng là những ý hành 
như những ý nghĩ về việc giết một chúng sanh khác; 
khẩu hành như lời nói ác độc, và những thân hành khác 
như đi và đến. Phân tích những hoạt động khác nhau 
của sát sanh, sẽ không tìm thấy sự thường hằng, vững 
bền hay tự ngã nào trong ý hành, hay trong khẩu hành 
hay trong thân hành cho đến cuối của hành động sát 
sanh. Bốn loại cốt lõi hay bản chất không sanh khởi. 
Không thể tìm được bản chất thường hằng trong ý 
hành liên quan đến hành động sát sanh. Trong khi suy 
nghĩ như vậy, nếu thân bị một vật chạm vào thì (ý 
nghĩ) dừng lại ngay lập tức, lúc đó thức và tư chuyển 
sang đối tượng ấy, sẽ không cần thiết để nói về  sự tấn 
công của một vật lớn ở đây. Luôn luôn áp dụng ý nghĩa 
đã nói về bốn loại bản chất này, những gì còn lại nên 
được hiểu theo cách tương tự. Cũng vậy, trong một 
hành động thiện của bố thí, có những thân hành, khẩu 
hành và ý hành khác nhau, giống như với việc sát sanh 
đã đề cập. Đối với các hành động tốt và xấu còn lại 
cũng cần hiểu theo cách tương tự. Trong thế gian (năm 
uẩn) này, cả ngày lẫn đêm luôn luôn có sự xuất hiện và 
biến mất của những thân hành, khẩu hành và ý hành 
như vậy. 

Trong mỗi sự việc, có nhiều cách thức hoạt động 
khác nhau. Mặc dù có những cuộc nổi loạn và bạo loạn 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

267 

sôi động khắp thế gian này, nhưng không có bất kỳ bản 
chất nào. Do đó, Đức Phật đã tuyên bố, “Các hành 
giống như thân cây chuối (saṅkhārā kadalūpamā),” 
chúng trở nên to lớn do có nhiều lớp (vỏ) nhưng không 
có bất kỳ bản chất hay cốt lõi nào. 

Có hai loại tương đồng giữa thức và ảo ảnh của 
ảo thuật gia. Thức có thể được ví giống như cả hai — 
vừa là ảo thuật gia và vừa là bí quyết đánh lừa của anh 
ta. Trong những phân tích về sự phân biệt của thức và 
sự phân biệt của trí, sự phân biệt của thức đã được giải 
thích là lừa đảo giống như một ảo thuật gia. Ở đây nó 
phải được hiểu như một ảo thuật gia độc ác lừa đảo tất 
cả chúng sanh trong tam giới (dục giới, sắc giới, và vô 
sắc giới) bằng cách cho thấy năm uẩn vô tri này như 
một con người, một chúng sanh, một tự ngã, một linh 
hồn, một người đàn ông hay một người đàn bà. Trong 
ảo giác nó làm cho một cục đất có vẻ là vàng, và mọi 
người đều thấy nó là vàng. Nó giống như cách cục đất 
nghĩ là vàng vậy. Như thế nào? Người được cái cục ấy 
rất hoan hỷ vì nó dường như là vàng. Tuy nhiên, nó 
chẳng có chút giá trị gì. Trong tay, cái vẻ vàng bề ngoài 
biến mất, nó vẫn chỉ là một cục đất. Tương tự, các 
chúng sanh xem thức của mình là tốt, là có bản chất, 
v.v…Tuy nhiên, thức không có loại bản chất hay cốt lõi 
nào cả. Nó không có ích lợi gì trong nhiệm vụ của bản 
chất. Vào lúc chấp thủ nó như một bản chất thường 
hằng, nó diệt không ngừng. Trong khi bị chấp thủ là 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

268 

khả lạc, nó làm phát sinh đau khổ. Khi bị xem là vững 
bền, nó thay đổi. Khi nghĩ nó là tự ngã, nó cư xử ngược 
lại với ước muốn của một người. 

 
Tịnh Chỉ và Minh Sát 
 
Trong bốn loại thiền quán trên đồ ăn và năm trên 

các uẩn, các danh uẩn đồng sanh (các tâm sở) là tư niệm 
thực. Công việc của thiền minh sát rất sâu xa và tinh tế. 
Rất cần sự hướng dẫn đúng đắn của một vị thầy có 
năng lực. Phận sự của người thầy là đưa ra những minh 
hoạ thích hợp trong quá trình minh quán. Tuy nhiên, 
một minh hoạ bằng đồ thị đơn thuần không thể hoàn 
thành nhiệm vụ của thiền một cách đầy đủ. Sau khi 
nắm bắt sự chỉ dẫn rõ ràng của người thầy về cách làm 
thế nào để quán, việc tu tập phải được thực hiện hàng 
ngày. Đi vào một nơi yên tĩnh trong rừng hay trong núi 
non, vị Tỳ-kheo nên quán với sự cố gắng tích cực trong 
hàng tháng hoặc hàng năm. Một người tại gia cư sĩ 
cũng vậy, nên hành thiền quán cùng với những công 
việc nhà trong hàng tháng hoặc hàng năm. Đây là 
những phận sự của một người đệ tử. Các loại thiền 
định như niệm hơi thở (ānāpānasati) thì dễ giảng dạy và 
giải thích. Nhưng quán để đạt đến một nimitta (tướng) 
lại khó. Nó không thể kết hợp với những công việc tài 
chánh ở nhà được. Nó chỉ có thể được đạt đến ở nơi cô 
tịch với tinh tấn mãnh liệt. Tuy nhiên, thiền minh sát là 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

269 

công việc của trí và nó có thể được thực hành khi người 
hành thiền đang làm công việc đồng áng hay trồng 
trọt. Nó có thể được thực hiện khi họ đang đi trên xe 
hay trên thuyền. Hay khi họ đang thực hiện các công 
việc mua bán và công việc tài chính liên quan tới gia 
đình. Vào thời Đức Phật, có rất ít người hành thiền 
định. Đa số những người hành thiền đều còn làm 
những công việc gia đình và lo việc tài chánh. Đó là sự 
thực. Rất ít người tại gia cư sĩ thành công trong thiền 
định, nhưng các vị sư thành công rất nhiều. 

Sau khi hoàn thành thiền minh sát, rất nhiều 
người đắc Nhập Lưu trong số những người tại gia cư 
sĩ. Có thể nói số vị sư đắc tương đối ít trong khi người 
tại gia cư sĩ nhiều hơn. Cho tới bây giờ, phần lớn dường 
như đã rõ ràng. Tại sao? Trong thế gian này, lúc ban 
đầu chỉ có rất ít người xuất gia. Còn người tại gia cư sĩ 
ở miền trung Ấn Độ lại rất nhiều. Vì thế bậc Thánh 
Nhập Lưu cư sĩ nhiều hơn là lẽ đương nhiên. Sự thành 
tựu đó là do khả năng khéo hành thiền minh sát kết 
hợp với những phận sự gia đình của họ. Ngay cả 
những người tôi tớ và nô lệ có ý thức khẩn cấp tâm linh 
(saṃvega) cũng có thể hành thiền minh sát. Tuy nhiên 
số người đắc Nhập Lưu ở cõi nhân loại không thể so 
sánh với những người đắc Nhập Lưu ở cõi trời. Người 
đắc Nhập lưu ở cõi trời nhiều hơn cả triệu lần so với cõi 
người.  



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

270 

Thời pháp đầu tiên — Kinh Chuyển Pháp Luân 
(Dhammacakkappavattana Sutta), chỉ một người duy 
nhất được giải thoát, đó là Tôn giả Kiều Trần Như 
(Koṇḍañña). Có đến một trăm tám mươi triệu Phạm 
Thiên (Brahma) và vô số chư thiên đắc giải thoát. Hầu 
hết các tỷ lệ (giữa người và chư thiên chứng đắc) đều 
như vậy. Do đó, sự kiện Giác Ngộ của Đức Phật trên 
thế gian đã giúp cho vô số chư thiên và Phạm thiên 
được giải thoát. Đây là lý do vì sao người tại gia cư sĩ 
nên thường xuyên thực hiện công việc hành thiền minh 
sát. 

Trong khi Tôi (Ledi Sayādaw) đang an cư mùa 
mưa (vassa) trên đỉnh núi Shwetaung- oo bên kia Sông 
Chindwin đối diện thị trấn Ahlone, Tôi thường hướng 
dẫn những thiện nam và tín nữ vùng Monywa và 
Ahlone hành bốn loại thiền trên đồ ăn và năm loại 
thiền trên các uẩn theo Nidānavagga Saṃyutta (Tương 
Ưng Nhân Duyên và Khandhavagga Saṃyutta (Tương 
Ưng Uẩn) cùng với ba biến tri trong suốt ba tháng an 
cư để họ hành thường xuyên trong suốt cuộc đời. 

Lời Răn 
 
Đến đây Tôi sẽ giải thích ý nghĩa của ví dụ con 

rùa mù (kāṇo kacchapoppama) mà thỉnh thoảng Tôi 
thường dạy để phát triển ý thức khẩn cấp tâm linh 
(saṃvega-spiritual urgency). Để nêu bật nỗi khổ lớn 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

271 

của sự hiện hữu bất tận (tái sanh luân hồi), trong Kinh 
Hiền Ngu (Bālapaṇdita Sutta, MN, 129) Đức Phật dậy: 

“Seyyathāpi, bhikkhave, puriso ekacchiggalaṃ 
yugaṃ mahāsamudde pakkhipeyya. Tamenaṃ puratthimo 
vāto pacchimena saṃhareyya, pacchimo vāto puratthimena 
saṃhareyya, uttaro vāto dakkhiṇena saṃhareyya, dakkhiṇo 
vāto uttarena saṃhareyya. Tatrāssa kāṇo kacchapo, so 
vassasatassa vassasahassassa accayena sakiṃ ummujjeyya. 
Taṃ kiṃ maññatha, bhikkhave, api nu so kāṇo kacchapo 
amusmiṃ ekacchiggale yuge gīvaṃ paveseyyā”ti. 

“No hetaṃ, bhante. Yadi pana, bhante, kadāci 
karahaci dīghassa addhuno accayenā”ti. 

“Khippataraṃ kho so, bhikkhave, kāṇo kacchapo 
amusmiṃ ekacchiggale yuge gīvaṃ paveseyya, ato 
dullabhatarāhaṃ, bhikkhave, manussattaṃ vadāmi sakiṃ 
vinipātagatena bālena.” 

“Taṃ kissa hetu? Na hettha, bhikkhave, atthi 
dhammacariyā samacariyā kusalakiriyā puññakiriyā. 
Aññamaññakhādikā ettha, bhikkhave, vattati 
dubbalakhādikā” 

Này các tỳ-kheo (tỳ-kheo ở đây muốn nói tới những 
người đã thấy sự nguy hiểm trong luân hồi, bất kể là tại gia 
hay xuất gia), ví như một người ném cái ách của một 
chiếc xe bò có một cái lỗ trên đó, vào giữa biển lớn. Cái 
ách đó có thể bị gió từ hướng đông thổi nó qua hướng 
tây, gió từ hướng tây thổi nó qua hướng đông, gió từ 
hướng bắc thổi nó qua hướng nam, gió từ hướng nam 
thổi nó qua hướng bắc. Trong biển lớn đó có một con 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

272 

rùa mù (kāṇo kacchapo), con rùa mù đó sau một trăm 
năm hay một ngàn năm có thể nổi lên và thò cái đầu 
của nó ra một lần. Này các tỳ-kheo! Các ông nghĩ thế 
nào? (Taṃ kiṃ maññatha?) liệu con rùa mù đó có thể 
cho cổ của nó vào cái lỗ duy nhất trên cái ách đã nói 
được không? Thực sự là không thể, bạch Đức Thế Tôn. 
Tuy nhiên, bạch Đức Thế Tôn, vào một lúc nào đó sau 
một thời gian dài trôi qua, nó có thể. 

“Thực vậy, còn nhanh hơn, này các tỳ-kheo, con 
rùa mù đó sẽ cho cổ của nó vào cái lỗ trên ách đã nói, 
nhưng hiếm hơn và khó hơn cho kẻ ngu (bālena) có thể 
trở lại làm người, sau khi đã đi vào những cõi khổ 
(vinipātagatena), Ta tuyên bố như vậy.” 

Lý do vì sao? (Taṃ kissa hetu)? Ở các cõi đó, này 
các tỳ-kheo, không có đời sống đạo đức 
(Dhammacariyā), không có tịnh hạnh (samacariyā), 
không tạo tác thiện nghiệp (kusalakiriya), không tạo tác 
phước nghiệp (puññakiriya). Ở đây,  chỉ có ăn thịt lẫn 
nhau (aññamaññakhādika), này các tỳ-kheo, trong bốn 
cõi khổ, mạnh hiếp yếu xảy ra (dubbalakkhādikā). 

Ý nghĩa của ví dụ trên như sau: Biển lớn bao 
quanh bốn đại châu lục và hai mươi ngàn hòn đảo nhỏ 
rất mênh mông. Một cái ách xe bò chỉ có một cái lỗ trên 
đó được ném vào giữa biển lớn ở phía nam của xứ 
Nam-thiệm-bộ-châu (Jambudīpa) hay Ấn Độ. Cái ách 
đó trôi dạt bốn phương theo chiều gió thổi. Một con 
rùa mù cả hai mắt sống ở phía bắc của xứ Bắc-cu-lô-



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

273 

châu (Uttarakuru). Con rùa ấy cũng lang thang khắp 
bốn phương trên biển lớn. Cứ mỗi một trăm năm hay 
một ngàn năm nó mới trồi lên mặt nước một lần. Này 
các Tỳ-kheo, cả cái ách và con rùa đều trôi dạt lang 
thang vô định đây đó. Liệu chúng có thể gặp được 
nhau? và có thể nào con rùa mù tình cờ thò được cổ của 
nó vào trong cái lỗ trên cái ách ấy được không? Đức 
Phật đã hỏi như vậy. Các vị Tỳ-kheo trả lời: “Bạch Đức 
Thế Tôn, hầu như không có khả năng nào. Tuy nhiên, 
sự gặp gỡ của chúng có thể khả dĩ sau hàng kiếp nếu 
cả con rùa mù và cái ách có thể tồn tại trong thời gian 
rất lâu như vậy.” 

“Này các Tỳ-kheo, cơ hội để con rùa ấy thò được 
đầu của nó vào cái lỗ của cái ách là khó đến thế. Nhưng 
cơ hội của một người bị rơi vào bốn cõi khổ sau khi chết 
được trở lại cõi người còn khó hơn gấp ngàn lần. Tại 
sao lại khó đến như vậy? Trở lại cõi người là điều chỉ 
có thể xảy ra đối với những người mà vào lúc cận tử 
nắm bắt được đối tượng của các thiện nghiệp như bố 
thí, giữ giới, và hành thiền. Còn người chết với những 
đối tượng là ác nghiệp sẽ rơi vào bốn cõi khổ. Trong 
những cõi khổ của địa ngục, ngạ quỷ, A-tu-la (asura)42, 

                                            
42 Asura:In Pali Literature the Asuras are classed among the inferior deities 
together with the Supannas (kim sí điểu), gandhabbas, yakkhas (DA.i.51), 
garulas and nāgas (Mil.117). Rebirth as an Asura is considered as one of the 
four unhappy rebirths or evil states (apāyā), the others being niraya, 
tiracchānayoni and pettivisaya (E.g., It.93; J.vi.595; J.v.186; Pv.iv.11). 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

274 

không ai biết gì về bố thí, giữ giới và hành thiền ngoại 
trừ các vị Bồ Tát (Bodhisattas) với các ba-la-mật đã chín 
muồi. Giữa loài thú, con mạnh hiếp đáp con yếu suốt 
cuộc đời của chúng và ăn thịt lẫn nhau. Ác ý lúc nào 
cũng khởi lên trong chúng. Tâm chúng luôn đi kèm với 
tham, sân, si. Những chúng sanh trong cõi ngạ quỷ và 
A-su-ra luôn luôn bị ưu phiền bởi những thống khổ 
triền miên của đói, khát, lo sợ và đau đớn thể xác. 
Ngày, tháng, năm trôi qua với sầu, bi, khổ, ưu não liên 
tục. Những chúng sanh ở địa ngục không có niềm vui 
(thọ lạc) dù chỉ trong khoảnh khắc ngắn ngủi của một 
hơi thở vô hay hơi thở ra suốt quá trình sống một trăm 
ngàn năm hay một triệu năm ở đó. Sẽ không ai dám 
nhìn vào cảnh họ bị (quỷ địa ngục) vặn xoắn từ bên 
này sang bên kia hay bị tung lên ném xuống trong 
muôn vàn khổ đau không lúc nào ngừng nghỉ. Họ trải 
qua nhiều ngày, nhiều tháng và nhiều năm như vậy. 
Trong mỗi kiếp sống, cho đến khi nào họ còn sống, tâm 
xấu cứ nối tiếp nhau xuất hiện giống như một dòng 
sông. Theo cách này, những người sanh trong ác thú 
không thể chết và nắm bắt những đối tượng thiện để 

                                            
(Asura: Trong văn học Pāḷi, Asura được xếp vào hàng các chư thiên hạ liệt 
cùng với Kim sí điểu, Càn-thát-bà, Dạ-xoa, nhân điểu và các loài rồng 
(nāgas) (Mil.117). Tái sanh làm Asura được xem là một trong những sự 
tái sanh bất hạnh hay những trạng thái khổ (apāyā), ba dạng tái sanh kia 
là địa ngục (niraya), bàng sanh (tiraccānayoni) và ngạ quỷ  (E.g., It.93; 
J.vi.595; J.v.186; Pv.iv.11). 

 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

275 

trở lại kiếp sống làm người được. Hết kiếp này sang 
kiếp khác, họ ngày càng xa rời những thiện nghiệp, 
trong khi gánh nặng của quả nghiệp ác cứ gia tăng liên 
tục. Trong những địa ngục với kiếp thời gian không thể 
tính kể ấy, họ chìm xuống và lao vào những địa ngục 
càng lúc càng sâu hơn giống như dòng sông luôn trôi 
chảy từ nơi cao xuống những vùng đất thấp vậy. Một 
khi đã rơi xuống, vô số ngạ quỷ, súc sanh, và A-su-ra 
sẽ dẫn dắt họ chìm sâu hơn qua hết kiếp này sang kiếp 
khác. Do đó, một người khi đã rơi vào các đoạ xứ thì cơ 
hội được trở lại kiếp sống con người còn khó hơn cả ví 
dụ con rùa mù đã nói ở trên cả trăm hay cả ngàn lần. 
Đây là ý nghĩa của bài kinh. Sau khi đã thành tựu cơ 
hội hiếm hoi nhất là được sanh làm người (manussatta 
dullabha) và sự xuất hiện hiếm hoi nhất — đó là Đức 
Phật ra đời (Buddhuppāda-dullabha), những thính 
chúng có đạo tâm sau khi suy xét bài kinh này hãy 
tránh những thân hành ác, khẩu hành ác và ý nghĩ ác, 
là nhân rơi vào bốn cõi khổ, và nên cố gắng với quyết 
tâm vững chắc, tu tập thân hành thiện, khẩu hành 
thiện, và ý hành thiện là nhân đi đến những kiếp sống 
may mắn của con người và chư thiên hữu phước như 
Tứ Đại Thiên Vương (Cātummahārājika), Đạo Lợi 
(Tāvatiṃsa), v.v… sau khi chết. 

Ở đây, Tôi sẽ giải thích những cơ hội tốt để đi 
đến cõi trời và cõi người hữu phước trong thời kỳ hiện 
tại. Thời Đức Phật, trong mười sáu tiểu quốc lớn của 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

276 

Sāvatthi (Xá-vệ) và Rājagaha (Vương Xá) và v.v… ở  
Trung Ấn Độ (Majjhimadesa) có vô số các bậc Thánh 
Nhập Lưu, Nhất Lai, Bất Lai và A-la-hán. Trong số đó 
chỉ có một ít người là đạt đến sự giải thoát tối hậu 
(parinibbāna – Bát Niết-bàn) như các bậc A-la-hán. 
Hầu hết họ đều đi đến các cõi Chư Thiên như những 
bậc Nhập-lưu và Nhất-lai. Ngày nay, họ có mặt ở khắp 
sáu cõi trời — Tứ Đại Thiên Vương, Đạo Lợi, Dạ Ma, 
Đâu Suất, Hoá Lạc Thiên và Tha Hoá Tự Tại Thiên. 
Tương tự, khoảng ba trăm năm sau Đức Phật nhập diệt, 
ở kinh thành Rājagaha, Vesāli, và Pāṭaliputta, có vô số 
đệ tử của Đức Phật đắc giải thoát. Khoảng 700 năm 
trong thời kỳ giáo pháp của Đức Phật, vô số  những đệ 
tử của Đức Phật đạt đến giải thoát trong số những 
người cư sĩ, tỳ-kheo, tu nữ và sa-di ở xứ Tích Lan (Sri 
Lanka). Ngày nay, các Bậc Thánh ấy đang sống tại 
những cõi trời. Họ mong đợi những người đệ tử có lòng 
tin đi đến các cõi sống của họ do lòng tin yêu và kính 
trọng đối với tôn giáo vốn chỉ tồn tại trong 5 ngàn năm 
giáo pháp. Sau khi qua đời trong thời kỳ giáo pháp này 
và đi đến các cõi trời ấy, họ sẽ được cộng trú với những 
công dân cũ và những vị Thánh đệ tử của Đức Phật, 
trước đây từng là cư sĩ, tỳ-kheo của kinh thành Sāvatthi 
và Rājagaha, v.v... Ở đó người ta sẽ được nghe những 
bài pháp truyền cảm hứng không ngừng nghỉ về các 
Ân Đức của Phật, Pháp, và Tăng giống như Tôn giả Xá-
lợi-phất và Mục-kiền-liên do các vị chư thiên cao quý 
ấy, những người đã tự thân thấy pháp, kính trọng 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

277 

pháp, đi đến và quy y nơi Đức Phật Chánh Đẳng Giác. 
Họ sẽ cảm thấy như thể tự thân được gặp và đảnh lễ 
Đức Phật sống vậy. Vào lúc đó, những người đã làm 
xong công việc thực hành giới, định, tuệ, và minh sát 
trí sẽ có cơ hội nghe pháp, tám lần một tháng, do các vị 
chư thiên Pháp sư thuyết tại hội trường của chư thiên. 
Sau khi đã được khai sáng để đạt đến Thánh Đạo, 
Thánh Quả và Niết-bàn, họ sẽ hoan hỷ trong hết cảnh 
giới này đến cảnh giới khác như các Bậc Thánh. Họ sẽ 
là bạn đồng hành của những người đã được giải thoát 
trong giáo pháp của Đức Phật như tín nữ Visākhā và 
trưởng giả Cấp-cô-độc (Anāthapiṇḍika). Đức Phật đã 
thuyết như vậy trong Quyển 4 của Tăng Chi Kinh 
(Aṅguttaranikāya):—  

“Tassa tattha sukhino dhammapāda plavanti. 
Dandho, bhikkhave, satuppādo; Atha so satto 
khippaṃyeva visesagāmī hoti.” 

Đối với những ai (Tassa) [những ai có đầy đủ sự 
thực hành giới, định, tuệ, khéo thể nhập bằng kiến và 
đi đến cõi chư thiên sau khi chết], hoàn thành với thân 
lạc và tâm hỷ (sukhino) tại đó (tattha) những lời dạy 
của Đức Phật (dhammapāda, pháp cú) đã được nghiên 
cứu, đã được giảng dạy và được nghe trong cõi người 
sẽ xuất hiện một cách rõ ràng như thể vừa thức dậy 
khỏi giấc ngủ (plavanti). Này các Tỳ-kheo, có thể niệm 
khởi lên một cách chậm chạp (dandho satuppādo); 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

278 

nhưng (khi đã có niệm) thì nhanh chóng người đó sẽ 
đạt đến sự thù thắng (visesagāmī), thực sự là như vậy.   

Đây là ý nghĩa của bài pháp này:— Có những 
người cư sĩ và Tỳ-kheo đầy đủ giới, đầy đủ trí tuệ, và 
tri kiến thể nhập trong thời kỳ giáo pháp (của Đức 
Phật). Sau khi mệnh chung từ cõi nhân loại, họ sẽ được 
tái sanh vào các cõi chư thiên hữu phước. Những bài 
pháp về Kinh, Luật và Vi-diệu Pháp, những bài kệ 
(Pháp cú) và văn kinh đã được dạy và nghiên cứu ở cõi 
người sẽ được nhớ lại như thể một người vừa thức dậy 
khỏi giấc ngủ. Vào lúc đó, họ sẽ thể nhập chân lý và 
đạt đến Đạo Quả, và Niết-bàn hoặc do suy xét trên 
những giáo lý họ đã được học trong cõi nhân loại hoặc 
do nghe lời khuyên, lời hướng dẫn, và giáo giới của 
những người bạn là bậc thánh của họ hoặc do lắng 
nghe những bài pháp được giảng dạy một tháng tám 
lần tại hội trường của chư thiên. 

Ở đây, trong cõi nhân loại, cánh cửa đi đến đạo, 
quả và Niết-bàn chỉ mở ra trong năm ngàn năm giáo 
pháp của Đức Phật. Sau năm ngàn năm, những cánh 
cửa ấy sẽ đóng lại trong cõi nhân loại. Nhưng giáo 
pháp của Đức Phật và thời kỳ của các Bậc Thánh vẫn 
tồn tại và hưng thịnh trong sáu cõi trời dục giới hơn 
mười ngàn năm. Những cánh cửa đi đến Niết-bàn vẫn 
còn mở ở đó. Trong các cõi Phạm thiên (Brahmā), Giáo 
pháp của Đức Phật và thời kỳ của các Bậc Thánh luôn 
bất diệt và chói sáng.  Những cánh cửa đi vào Niết-bàn 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

279 

ở đây mở rộng trong vô số kiếp. Đây là ý nghĩa của bài 
pháp này. 

Những người nghe bài pháp này — bài pháp chỉ 
rõ con đường thấp hèn đưa đến những kiếp sống đau 
khổ, đầy tai hoạ và con đường cao quý, ưu việt dẫn đến 
những kiếp sống thiện lành và chư thiên, nên biết nhìn 
xa thấy trước và sợ hãi những kiếp sống đau khổ, đầy 
tai hoạ ấy. Vì một khi đã rơi vào những cõi khổ này 
người ta không những sẽ xa rời bố thí, giữ giới và hành 
thiền mà còn tích tạo những gánh nặng của bất tịnh gây 
ra bởi những bất thiện nghiệp dẫn đến các địa ngục 
càng lúc càng sâu hơn trong vô vàn kiếp sống như súc 
sanh, ngạ quỷ, và A-tu-la. Họ sẽ không có cơ hội để 
nghe về sự giác ngộ của Đức Phật Metteyya (Di-Lặc), 
bậc chúa tể của loài người, chư thiên và Phạm Thiên, vì 
những kiếp sống ấy rất xa với kiếp sống con người. 
Không những vậy họ càng lúc càng lún sâu hơn theo 
từng giai đoạn. 

Bạn nên cố gắng tiến đến Niết-bàn sau khi gặp 
lại các Bậc Thánh mà bây giờ là chư thiên ấy. Vào cái 
dịp tốt lành này, bạn phải luôn luôn ghi nhớ thực hành 
hoạt mạng đệ bát giới (giới có chánh mạng là thứ tám, 
morality with right-livelihood as the eighth), thọ trì tam 
quy (quy y Phật, Pháp, và Tăng), và hành thiền. Học 
thuộc lòng và tụng đọc ba mươi bảy pháp trợ giác ngộ 
(37 phẩm trợ đạo) để luôn luôn ghi nhớ chúng trong tâm. 
Cố gắng tu tập các pháp hành cao quý để đạt đến lâu 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

280 

đài bất tử, bình yên và tịnh lạc gọi là Niết-bàn trực tiếp 
từ những cõi chư thiên này. 

Kết Luận 
“Ettavata canadisavanti sombhe hi, parikkhitto 

Samanto; kutabahandarehi, dumagacchatijalayo. Thupa 
guha sopane hi, sobhito yesa pabbato; Nātidūre parikkhitto, 
gāmehi-ca samanto; Vasata tattha racita, esa Āhāra 
Dīpanī.” 

Hơn nữa, theo những từ mô tả ở đây (ettavata) 
thì ngọn núi này (esa pabbato) gọi là Shwetaung-oo, 
được bao quanh (parikkhitto), ở phía Đông, Tây, và 
Nam (samanta), bởi Sông Chindwin (nadisavanti 
sombhe hi ca) chảy từ phía bắc và rồi chuyển sang 
hướng đông và nam, nhánh chảy từ hướng bắc và hồ 
lớn tự nhiên mà nhánh sông này chảy vào có nhiều 
đỉnh núi, mỏm núi, gò nổng, sườn núi dốc thoai thoải, 
những thung lũng rất sâu và những khe núi với nhiều 
loại cây cối và bụi rậm khác nhau giữa hai quả núi 
(kutabahakandarehi). Đây là nơi mà kỳ hoa dị thảo 
mọc theo mùa với các loài loại chim chóc sống một cách 
vui tươi (dumagacchatijalayo). Một nơi thú vị với ngôi 
bảo tháp Shwetaung-oo hàng năm một lễ hội được tổ 
chức ở đây (Thupa guha sopane hi), những ngôi tháp 
nằm trên đỉnh núi và những nơi cao nhất. Ngoài ra còn 
có những hang đá và những hốc núi nơi các vị sư, các 
vị ẩn sĩ và cư sĩ trú ngụ. Bốn hướng của ngôi bảo Tháp 
Shwetaung-oo có bốn cầu thang với những mái có 
trang trí, không quá xa (na atidūre), chưa đầy ba cây 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

281 

số, nó được bao quanh (parikkhitto) bởi những ngôi 
làng lớn, nhỏ (gāmehi ca) , có nhà nghỉ cho việc đi khất 
thực từ khắp các hướng nam, tây, bắc (samanto). (Thị 
trấn Ahlone có ga xe lửa và bến cảng với những ngôi 
làng vây quanh ở hướng đông rất gần, trong tầm nhìn, 
nhưng chúng đã bị bỏ quên vì Sông Sallavati ngăn 
cách.) 

Ledi Sayādaw sống điều hoà trong bốn oai nghi 
ở hang động vào ban ngày và ở hành lang kinh hành 
vào ban đêm, và tại đó — tại Ngôi Chùa An Cư Mùa 
Mưa trên đỉnh Núi Shwetaung-oo, ngài đã trước tác 
xong (racita) tập sách này, vào ngày trăng tròn thứ 
mười một của tháng Lễ Hội Tzaungmon43 năm Phật 
Lịch thứ 1263 B.E (Thứ Năm ngày 21 tháng Mười Một 
năm 1901). 

                                            
43 Tzaungmon: Lễ hội Tazaungdaing còn được gọi là Lễ hội 
Ánh sáng, được tổ chức vào ngày trăng tròn của Tazaungmone, 
tháng thứ tám của lịch Miến Điện (tương ứng với tháng 11 DL), 
đánh dấu sự kết thúc của mùa mưa. 

Đây cũng là thời gian đánh dấu kết thúc đại lễ dâng y Kathina 
(Kahtein ở Miến Điện) khi chư Tăng được cúng dường y phục 
mới và tứ vật dụng. 
Nguồn gốc của lễ hội có trước sự ra đời của Phật giáo Miến 
Điện, và được cho là xuất phát từ lễ hội Kattika, nhằm vinh 
danh các hành tinh giám hộ trong chiêm tinh Ấn Độ giáo. 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

282 

Namo Tassa Bhagavato Arahato 
Sammāsambuddhassa 

Thành kính đảnh lễ Đức Thế Tôn 
Bậc A-la-hán Chánh Đẳng Giác 

 
 
 
 
 
 

Tập III: NIỆM HƠI THỞ TƯỜNG GIẢI 
Ānāpāna Dīpanī 

 
Lời Người Biên Tập 

 
Tập sách này được viết ra như một đề tài thiền 

vào năm 1265 BE (tức tháng Ba năm 1904) trong lúc 
Ledi Sayādaw đang tịnh dưỡng ba ngày ba đêm tại nơi 
ở của Kinwun Mingyi (một vị bộ trưởng) tại Mandalay. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

283 

Tác phẩm giá trị này giải thích tận tường cách 
hành niệm hơi thở, và làm thế nào để  tiến hành thiền 
minh sát sau đó. Đối với những ai không thể dành đủ 
thời gian để tu tập các tầng thiền (jhānas) ở mức đầy 
đủ nhất, Sayādaw giải thích cách làm thế nào để tiến 
hành thiền minh sát ngay khi tình trạng bất an của tâm 
(trạo cử) đã biến mất. Như Ngài thường nói “Sát-na 
định (khaṇika-samādhi) mà một người thành tựu ở giai 
đoạn đếm hơi thở phải được xem như cận định. Đối với 
một người bình thường ước muốn thực hành thiền 
minh sát có thể thấy việc nỗ lực tinh tấn suốt cả ngày 
là việc bất khả thi. Vì thế, người ấy phải cố gắng dành 
ra ba hay bốn giờ một ngày, và nỗ lực thực hành đúng 
giờ giấc và đều đặn mỗi ngày.” Điều đó có thể vượt xa 
sự tinh tấn mà hầu hết những người mong muốn hành 
thiền ngày nay phải làm, nhưng nó là một mục tiêu 
thực tế đối với những người hành thiền nghiêm túc. 

Tháng Hai năm 2022 
Thỉnh Cầu và Chấp Nhận 
 Theo lời thỉnh cầu được lập đi lập lại nhiều lần 

của Lekaing Myosa Wunshidaw Kinwun Mingyi, Tôi 
đã đi đến Mandalay vào ngày trăng khuyết thứ 11 của 
tháng Tabaung, 1265 B.E (tức tháng Ba năm 1904), và 
thuyết giảng Pháp cho Chư Tăng và Phật tử trong ba 
ngày, ba đêm trong khi lưu trú phía trước nhà của con 
trai ông Kinwun Mingyi.  



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

284 

Trong khi đang bận thuyết giảng như vậy thì con 
trai của ông Kinwun Mingyi và một người nữa là 
Maung Khin, chánh thư ký của văn phòng Đại Diện 
Cao Uỷ ở Mandalay, đã thỉnh cầu tôi viết một cuốn 
cẩm nang hành thiền Niệm Hơi Thở (Ānāpānassati) vì 
sự lợi ích lâu dài cho họ, và theo lời thỉnh cầu đó, bây 
giờ Tôi (Ledi Sayādaw) sẽ trình bày một cách súc tích 
bài Kinh Niệm Hơi Thở (Ānāpānassati Sutta) trong 
Uparipaṇṇāsa của Trung Bộ Kinh (Majjhimanikāya). 

 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
LỜI KHUYÊN  
HÃY CỐ GẮNG ĐỂ ĐẠT ĐƯỢC SỰ TIẾN BỘ 

TÂM LINH  
 
Theo lời khuyên trong Kinh Pháp Cú 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

285 

Attānañce piyaṃ jaññā,  
rakkheyya naṃ surakkhitaṃ; 
tiṇṇaṃ aññataraṃ yāmaṃ, 
paṭijaggeyya paṇḍito. 
 
"Nếu biết yêu tự ngã, 
Phải khéo bảo vệ mình, 
Người trí trong ba canh, 
Phải luôn luôn tỉnh thức." 
 
“Bậc hiền trí nên tự làm cho mình thanh tịnh 

bằng cách cố gắng đạt được sự tiến bộ tâm linh trong 
ít nhất một trong ba giai đoạn của cuộc đời.” 

 
Bậc hiền trí có khả năng thấy rõ mối quan hệ 

nhân quả nên từ bỏ và xả ly sự thành tựu của cải vật 
chất (bhoga-sampatti) để nỗ lực thành tựu tiến bộ tâm 
linh (bhava-sampatti) ngay từ giai đoạn đầu của cuộc 
đời. Nếu không thể nỗ lực trong suốt giai đoạn đầu của 
cuộc đời thì nên thực hiện nỗ lực trong giai đoạn thứ 
hai của cuộc đời. Nếu không thể nỗ lực trong giai đoạn 
thứ hai của cuộc đời, thời nỗ lực nên được thực hiện 
ngay khi bạn bước vào giai đoạn thứ ba của cuộc đời.   

Ý nghĩa thiết yếu ở đây là nếu một người sống 
quá gắn bó với sự thành tựu về tài sản vật chất trong 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

286 

cả ba giai đoạn của đời người, họ sẽ không thể tận dụng 
cơ hội để nhận được những lợi ích đa dạng mà cuộc 
sống này ban tặng — cuộc đời này giống như một ‘cây 
ước’ vĩ đại từ đó người ta có thể hái được nhiều thứ 
đáng mong ước. 

Vì lẽ đây là thời kỳ của thất bại và bất hạnh 
(vipatti :f. [vi-patti] 失壊, 不幸.) khi con người có 
khuynh hướng dễ bị chết và biến mất một cách nhanh 
chóng, nên việc phân chia tuổi năm mươi hay năm 
mươi lăm như cái tuổi cuối cùng của giai đoạn thành 
tựu tài sản vật chất là điều thích đáng. Sau đó người ta 
nên từ bỏ và xả ly sự thành tựu tài sản vật chất để có 
thể thành tựu những lợi ích mà việc gặp giáo pháp của 
Đức Phật (Buddhasasana), vốn khó đạt, mang đến. 

 
Có nhiều cách nỗ lực để đạt được tiến bộ tâm 

linh. 
Cách thứ nhất là cách của Đức Vua Temi và Đức 

Vua Hatthipāla người đã từ bỏ những lạc thú và sự 
hưởng thụ cung vàng điện ngọc khi còn trẻ, vẫn còn 
trong giai đoạn đầu của cuộc đời để chấp nhận đời 
sống của tu khổ hạnh trong rừng.  

Cũng có cách khác, đó là cách của hàng dài tám 
mươi bốn ngàn vị vua từ Đức Vua Maghadeva đến Đức 
Vua Nemi đã cai trị những vương quốc của họ và thụ 
hưởng những lạc thú và xa hoa của hoàng gia trong 
suốt thời kỳ thứ nhất và thứ hai của cuộc đời, nhưng 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

287 

thoái vị và nhường ngôi cho con trong giai đoạn thứ ba 
của cuộc đời. Sau đó họ sống đời sống độc cư trong 
vườn thượng uyển để thực hành Bốn Phạm Trú 
(Brahmavihāra) cho đến khi chứng đắc các thiền 
chứng, và tiếp tục sống độc cư hưởng thụ lạc của thiền 
cho tới lúc chết. 

Kế tiếp là cách của Vua Chuyển Luân Vương 
Mahāsudassana, ngài thậm chí không rời khỏi hoàng 
cung để sống trong vườn thượng uyển, mà tiếp tục cư 
ngụ trong đại hoàng cung gọi là Dhammapāsāda trang 
hoàng với muôn vàn ngọc quý do Đức Trời Đế Thích 
(Sakka), Vua cõi Tam Thập Tam thiên xây dựng cho 
ngài. Ngài tiếp tục sống một mình trên tầng thượng của 
cung điện bẩy tầng của ngài và thực hành niệm hơi thở 
cho tới khi chứng đắc tứ thiền. 

Một cách khác nữa, đó là cách của Đức Vua xứ 
Takkasilā, người mà khi nhìn thấy những bài tập thiền 
hơi thở (anāpāna-kammaṭṭhāna) khắc trên lá cọ làm 
bằng vàng do Đức Vua xứ Rājagaha gởi cho ông, vẫn 
tiếp tục sống trên tầng thượng của toà cung điện bẩy 
tầng để hành thiền niệm hơi thở cho tới khi đắc tứ 
thiền. 

Những người Phật tử có trí ngày nay nên cố gắng 
noi theo tấm gương của những con người cao quý với 
số phận tương lai vĩ đại này và nên chọn đi theo một 
pháp hành nào đó để phát triển tiến bộ tâm linh của 
mình. Mặc dù, trong giai đoạn đầu của cuộc đời, bạn 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

288 

có thể theo đuổi và sống giữa những lạc thú đời 
thường, hưởng thụ sự thành đạt tài sản vật chất của 
mình, đúng thời bạn nên biết xả ly và từ bỏ những quan 
tâm thế lợi ấy. Bạn nên từ bỏ và xả ly những pháp hành 
không thanh tịnh cũng như sự kết giao với những 
người bạn có thói quen không thích sự tu tập định ấy. 
Chỉ tiếp xúc với người mang đồ ăn đến cho mình để nỗ 
lực thành tựu tiến bộ tâm linh của mình mà thôi.  

 
Trôi Giạt Trong Luân Hồi Do Tâm Bất Định 

 
Đối với những người gia chủ bình thường, nỗ lực 

để đạt được tiến bộ tâm linh có nghĩa là tự an lập mình 
một cách vững chắc trong giới nhất là tám giới có 
chánh mạng là thứ tám (ājīvaṭṭhamaka sīla, Hoạt mạng đệ 
bát giới) và chuyên cần thực hành niệm thân 
(Kāyagatasati, Thân hành niệm), những bài tập thiền 
định (samatha-kammaṭṭhāna), và những bài tập thiền 
minh sát (vipassanā kamaṭṭhāna), trong kiếp sống này, 
trong khi còn có cơ hội hiếm hoi được gặp Phật Pháp, 
và cơ hội hiếm hoi được sinh làm người44. 

                                            
44 Buddhuppāda dullabha, manussatta dullabha—Đức Phật xuất hiện 
trong đời này là khó, Được sanh làm người là khó. 
 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

289 

Trước khi thọ trì những bài tập thiền định và 
thiền minh sát, bạn phải hành niệm thân vốn là một 
trong những bài tập của niệm xứ (satipaṭṭhāna). Tôi sẽ 
giải thích lý do tại sao phải hành niệm thân lúc ban đầu 
là cần thiết với một ví dụ. 

Trong đời này, một người điên không kiểm soát 
được tâm mình sẽ chẳng làm được lợi ích gì cho bản 
thân cũng chẳng làm được lợi ích gì cho người khác. 
Ngay cả khi đang ăn nó cũng có thể hất đổ bát cơm và 
bỏ đi. Nó không thể tập trung vào công việc vì lợi ích 
của người khác. Nhưng khi người điên này được điều 
trị một cách thích hợp, trở nên tỉnh táo và tinh thần ổn 
định đủ để làm công việc vì lợi ích của bản thân cũng 
như vì lợi ích của người khác, nó cũng giống như người 
bình thường vậy. 

Cũng vậy, người tỉnh táo bình thường chẳng 
khác với người điên không kiểm soát được tâm mình 
khi họ thọ trì công việc thiền định hay thiền minh sát 
vi tế. Chẳng hạn, khi đảnh lễ Đức Phật, tâm của người 
bình thường không tập trung vững chắc và liên tục vào 
những ân đức cao quý và vô song của Đức Phật được. 
Ngay cả khi niệm câu kệ “Itipiso…” tâm họ cũng 
phóng đi. Nếu họ bị buộc phải bắt đầu lại từ đầu mỗi 
khi sự chú ý của họ lang thang, thì công việc lập lại bài 
kệ cũng sẽ chẳng bao giờ hoàn tất một cách thành công. 
Giá như họ ghi nhớ được bài kệ họ có thể lập lại nó cho 
đến cuối. Đối với các bài tập nhằm tu tập và phát triển 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

290 

tâm cũng xảy ra tương tự như vậy. Đây là cách người 
tỉnh táo bình thường được xem như những người điên 
khi tu tập định và tuệ. 

Chúng ta hãy để ý xem! Trường hợp những 
người không kiểm soát được tâm như vậy đời nào họ 
có thể thành tựu Đạo (magga), Quả (phala), và Niết-
bàn được, việc tái sanh của họ vào một trong những cõi 
vui (sugati) sau khi chết là không chắc chắn. Ở đời này, 
người không làm chủ được đôi chân của mình thì 
không thể thực hiện công việc phải được làm bằng 
chân một cách thành công. Người không làm chủ được 
đôi tay của mình thì không thể thực hiện công việc đòi 
hỏi phải được làm bằng tay một cách thành công. 
Người không làm chủ được lời nói của mình thì không 
thể thực hiện công việc đòi hỏi phải được làm bằng lời 
nói một cách thành công. Người không làm chủ được 
tâm của mình thì không thể thực hiện công việc đòi hỏi 
phải làm bằng tâm một cách thành công. Công việc 
hành thiền phải được thực hiện chỉ bằng tâm. Chính vì 
thế những phàm nhân, cả Tăng lẫn tục, không làm chủ 
được tâm mình thì không thể hành thiền thành công 
được. Những cố gắng của họ chỉ là sự bắt chước mà 
thôi. 

Hãy xem xét trường hợp của một người lái tàu 
không làm chủ được bánh lái của con tàu, để cho con 
tàu chất đầy hàng hoá của anh ta trôi theo dòng nước 
chảy xiết của con sông lớn xem. Suốt đêm anh ta không 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

291 

nhìn thấy thành phố, bến cảng, và chỗ neo đậu nằm 
dọc theo hai bờ sông. Ban ngày, mặc dù anh ta có thể 
thấy thành phố, bến cảng và nơi neo đậu, nhưng anh 
ta lại không thể dừng lại và neo đậu ở một nơi nào 
trong số đó vì không thể lái được con tàu và như vậy 
anh ta phải trôi giạt xuống biển lớn nhìn những thành 
phố, bến cảng và nơi neo đậu ấy với sự khao khát và 
cảm thán. 

Trong ví dụ này, con sông lớn với nước chảy xiết 
và mạnh cùng với đại dương là Luân Hồi (saṃsāra) với 
bốn bộc lưu (ogha)45 của nó. Con tàu chất nặng với hàng 
hoá là năm uẩn (khandha) của một người. Người lái tàu 
không thể điều khiển được con tàu của mình là một kẻ 
phàm phu (puthujjana). Sự trải dài của con sông với hai 
bên là rừng, nơi đây không có những thành phố, bến 
cảng, và nơi neo đậu, là Kiếp Không (suñña kappa) 
không có Giáo Pháp Đức Phật xuất hiện. Giai đoạn ban 
đêm người lái tàu không thể thấy những thành phố, 
bến cảng và nơi neo đậu có thể so sánh với hoàn cảnh 
tuyệt vọng của những người mặc dù sanh ra trong thời 
                                            
45 Ogha : Bộc lưu, có bốn 

1. Dục bộc lưu (Kāmogha), là ái tham năm món dục lạc. 
2. Hữu bộc lưu (Bhavogha), là tham muốn cảnh giới tái sanh. 
3. Kiến bộc lưu (Diṭṭhogha), là chấp tà kiến sai lạc chân lý. 
4. Vô minh bộc lưu (Avijjogha), là si mê tăm tối, không biết pháp đáng 

biết. 
Gọi là bộc lưu vì bốn điều này như nước lũ cuốn trôi chúng sanh, nhận chìm 
trong biển khổ luân hồi. 

D.III.230, 276; S.V.59; Vbh.374 
 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

292 

kỳ mà Giáo Pháp của Đức Phật xuất hiện ở đời này 
nhưng lại ngu dốt hay không quan tâm đến điều đó vì 
họ tình cờ bị sanh trong một trong tám nơi không có cơ 
hội46. Giai đoạn ban ngày khi có thể thấy các thành phố, 
bến cảng, nơi neo đậu tàu thuyền, nhưng người lái tàu 
không thể dừng lại và neo đậu tại một nơi nào trong số 
đó bởi vì anh ta không có khả năng lái tàu và như vậy 
phải trôi giạt xuống biển lớn nhìn những thành phố, 
bến cảng,… ấy  với lòng khát khao, cảm thán, có thể so 
sánh với hoàn cảnh tuyệt vọng của những người, dù là 
Phật tử, nhưng không ra sức nỗ lực để hành thiền, và 
như vậy họ không khác những người điên không kiểm 
soát được tâm mình. Họ không thể đặt chân đến những 
thành phố, bến cảng, và nơi neo đậu, vốn là những 
trạng thái tâm an chỉ đạt được nhờ hành thiền định và 
thiền minh sát, đắc các Đạo trí (Magga ñāṇa) Quả trí 
(Phala ñāṇa) và Niết-bàn; khơi dậy lòng tôn kính và 
ngưỡng mộ đối với ba ngôi Tam Bảo — Đức Phật, Giáo 
Pháp và Chư Tăng. Họ trôi giạt không kiểm soát cho 
đến kiếp không và tự cho mình là những thí chủ của 
các ngôi chùa, những thí chủ của bốn thứ vật dụng, 
những vị Tỳ-kheo bình thường, và những bậc Đại 

                                            
46 Tám nơi không có cơ hội hay bát nạn đó là 1. Sanh trong địa ngục, 2. Sanh 
trong ngạ quỷ giới, 3. Sanh trong loài bàng sanh, 4. Sanh trong cõi vô tưởng 
thiên, 5. Sanh nơi biên địa, 6. Sanh làm người nhưng bị khuyết tật bẩm sinh 
như đui điếc, câm ngọng, 7. Sanh làm người nhưng có tà kiến, điên đảo kiến 
8. Sanh làm người nhưng không gặp Phật Pháp. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

293 

Trưởng Lão nổi tiếng được kính trọng vì sự đa văn của 
họ. 

Đây là hình ảnh của sự trôi giạt đã xảy ra đối với 
các chúng sanh trong vòng luân hồi dài bất định này. 

 
Niệm Thân Trước Khi Hành Thiền Định Và 

Minh Sát  
 
Trong kiếp sống hiện tại này, nếu một người 

không hành niệm thân một cách liên tục, như vậy họ 
cũng sống không kiểm soát được tâm của họ một cách 
liên tục, mặc dù họ có thể là người Phật tử, họ vẫn sẽ 
bị trôi giạt và bị nhấn chìm trong Luân Hồi giống như 
họ đã từng trong quá khứ. Thiếu kiểm soát tâm, họ 
chắc chắn sẽ phải trôi giạt trong luân hồi bởi vì không 
kiểm soát được tâm thì không thể bảo đảm công việc 
thực hành thiền chỉ và thiền minh sát được. Mặt khác, 
có được sự làm chủ tâm là con đường chắc chắn đến 
Niết-bàn, bởi vì nó cho phép việc thực hành thiền chỉ 
và thiền minh sát được bảo đảm. Như vậy thân hành 
niệm là nỗ lực để có được sự làm chủ tâm. 

Mặc dù một người không thể đảm nhận công 
việc cao cả của thiền chỉ và thiền minh sát, Đức Phật 
nói rằng nếu họ có thể kiểm soát tâm một cách vững 
chắc và giữ được nó trong thân mình theo ý muốn, thời 
họ vẫn hưởng được hương vị của Niết-bàn: 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

294 

“Amataṃ tesaṃ viraddhaṃ, yesaṃ kāyagatā 
sati viraddhā. Amataṃ tesaṃ aviraddhaṃ, yesaṃ 
kāyagatā sati aviraddhā. Amataṃ tesaṃ 
aparibhuttaṃ, yesaṃ kāyagatā sati aparibhuttā. 
Amataṃ tesaṃ paributtaṃ, yesaṃ kāyagatā sati 
paribhuttā.” 

“Những ai bỏ lỡ hành thân hành niệm, những 
người ấy bỏ lỡ Niết-bàn. Những ai không bỏ lỡ thân 
hành niệm, những người ấy không bỏ lỡ Niết-bàn. 
Những ai không tận dụng thân hành niệm, những 
người ấy không tận dụng Niết-bàn. Những ai tận 
dụng thân hành niệm, những người ấy tận dụng 
Niết-bàn.” (A.i.46) 
Ý nghĩa cốt lõi ở đây là nếu một người khéo an 

lập trong thân hành niệm người ấy có thể đảm nhận 
công việc tịnh chỉ và minh sát thành công bởi vì họ đã 
kiểm soát vững chắc được tâm mình, như vậy chắc 
chắn ngay trong kiếp hiện tại này người ấy sẽ không 
bỏ lỡ Niết-bàn. Tuy nhiên, nếu một người không thể 
kiểm soát được tâm mình, giống như một người điên, 
bởi vì họ tiếp tục sao nhãng công việc niệm thân, họ 
không thể hoàn thành công việc tịnh chỉ và minh sát, 
và vì vậy họ sẽ bỏ lỡ Niết-bàn. 

Có nhiều cấp độ kiểm soát tâm 
Ở đời này, những người bình thường không bị 

điên có thể kiểm soát tâm mình đủ để thực hiện các 
công việc khác nhau, cả cho bản thân và xã hội, có mặt 
giữa loài người. Đây là một loại kiểm soát. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

295 

Trong Giáo Pháp cuả Đức Phật, giới kiểm soát 
các căn (indriya saṃvara sīla—giới phòng hộ các căn) cũng 
là một loại kiểm soát. Tuy nhiên nó không thể được nói 
là đáng tin cậy. 

An lập mình trong thân hành niệm, nhân gần 
(padaṭṭhāna) của thiền chỉ và thiền minh sát, là sự kiểm 
soát vững chắc. Đắc cận định (upacāra-samadhi) ngay 
trước khi nhập bất cứ thiền chứng nào, là sự kiểm soát 
vững chắc hơn. Vững chắc hơn nữa là an chỉ định 
(appanā-samādhi). Tám thiền chứng (tám giai đoạn đắc 
định) càng lúc càng trở nên vững chắc khi mỗi giai 
đoạn cao hơn được đạt đến. Về thiền định, những 
chứng đắc thắng trí hay thần thông (abhiññāṇa) tiêu 
biểu cho cấp độ cao nhất của sự kiểm soát. 

Con đường thiền định này được gọi là “Samatha 
Yānika— cỗ xe tịnh chỉ”  

Con đường thiền minh sát được gọi là 
“Vipassanā Yānika — Cỗ xe minh sát” 

Đến đây chấm dứt phần nói về thân hành niệm 
phải đi trước công việc tịnh chỉ và minh sát. 

 
Tại Sao Nên Thực Hành Niệm Hơi Thở 
 
Con người ngày nay, cả tại gia lẫn xuất gia, đã 

gặp được Giáo Pháp của Đức Phật, nên biết sợ hãi tình 
trạng không kiểm soát được tâm mình và nên, càng 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

296 

sớm càng tốt, áp dụng và thực hành một bài tập niệm 
thân nào đó đã được trình bày trong Kinh Đại Niệm Xứ 
(Mahāsatipaṭṭhāna Sutta) của Trường Bộ Kinh (DN 22) 
để có thể bảo đảm sự kiểm soát vững chắc tâm của 
mình. 

Trong Kinh Thân Hành Niệm (Kāyagatāsati Sutta 
MN 119), mười tám bài tập niệm thân được trình bày, 
đó là, niệm hơi thở (ānāpāna), niệm các oai nghi 
(iriyāpatha), tỉnh giác về các hoạt động (sampajañña), 
quán thân bất tịnh (paṭikkūla manasikāra), phân tích các 
giới hay tứ đại (dhātu manasikāra), chín pháp quán tử 
thi (sivathika). 

Trong Ānāpānassati Sutta (Kinh Niệm Hơi Thở) 
thì trình bày cách làm thế nào để cho công việc niệm 
thân và bốn an chỉ thiền định, thiền minh sát, tu Đạo, 
và chứng Quả (hai pháp cuối này được gọi là “giải thoát tri 
kiến”) được thành tựu chỉ bằng một mình niệm hơi thở. 

Theo phong tục, chư Phật ba đời đều đạt đến sự 
giác ngộ tối thượng nhờ niệm hơi thở, và sau khi đã đắc 
thành Phật Quả, tất cả chư Phật đều tiếp tục an trú 
trong niệm hơi thở không ngừng cho đến khi nhập Vô 
Dư Niết-bàn (Parinibbāna). 

Về vấn đề thiền định: trong số bốn mươi bài tập 
thiền đã mô tả, niệm hơi thở là đề mục thiền dễ nhất 
để an trú liên tục trong mọi lúc, mọi nơi. Đức Phật đã 
ca tụng niệm hơi thở nhiều hơn ca tụng các bài tập 
thiền khác. Các nhà chú giải cũng gọi niệm hơi thở là 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

297 

“mahāpūrisa bhūmi” (lãnh vực của bậc đại nhân). 
Niệm hơi thở không phải là một bài tập thiền thích hợp 
cho những người bình thường. Nó chỉ thích hợp cho 
những người có trí tuệ lớn. 

Do đó, vì lợi ích của những người có trí muốn đi 
theo con đường của Đức Vua Pukkusāti xứ Takkasilā 
đã đề cập ở trước, người đã dành phần đời còn lại của 
mình sống cô độc trên tầng thượng của toà cung điện 
bảy tầng để hành thiền bắt đầu với niệm thân cho đến 
khi thành tựu tứ thiền, và như vậy cũng bao gồm cả 
ước muốn phấn đấu cho sự tiến bộ tâm linh, kèm theo 
những thuận lợi mà cơ hội được gặp Phật Pháp hiếm 
hoi này ban tặng, bây giờ Tôi sẽ giải thích ngắn gọn bài 
Kinh Niệm Hơi Thở như đã trình bày trong Trung Bộ 
Kinh. 

 
Niệm Hơi Thở Dẫn Đến Niết-Bàn 

 
“Ānāpānassati, bjikkhave, bhāvitā bahulīkatā 

cattāro satipaṭṭhāne paripūreti. Cattāro satipaṭṭhānā 
bhāvitā bahulikatā satta bojjhaṅge paripūrenti. Satta 
bojjhaṅgā bhāvitā bahulīkatā vijjāvimuttiṃ 
paripūrenti. “ (MN 118) 

“Này các tỳ-kheo! Nếu niệm hơi thở được tu 
tập, được làm cho sung mãn (tu tập thường xuyên) 
thời bốn niệm xứ được hoàn thành viên mãn. Nếu bốn 
niệm xứ được tu tập, được làm cho sung mãn thời thất 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

298 

giác chi được hoàn thành viên mãn. Nếu thất giác chi 
được tu tập,được làm cho sung mãn, thời minh và giải 
thoát (vijjāvimuttiṃ) được hoàn thành viên mãn.” 
Ở đây, minh (vijjā) có nghĩa là bốn đạo trí, và giải 

thoát có nghĩa là bốn quả trí. Ý nghĩa cốt lõi ở đây là 
nếu niệm hơi thở được thực hành chuyên cần trong 
nhiều ngày và nhiều tháng, thời công việc (thực hành) 
tứ niệm xứ, thất giác chi, và minh giải thoát tự động 
được hoàn thành. Tứ niệm xứ, thất giác chi, minh và 
giải thoát bao gồm ba mươi bảy pháp trợ giác ngộ 
(bodhipakkhiya-dhamma) như vậy sự tu tập ba mươi bảy 
pháp trợ giác ngộ tự động viên thành.. 

 
Đến đây chấm dứt phần trình bày giới thiệu 

Kinh Niệm Hơi Thở 
 

Oai Nghi Cho Thiền 
 
“Idha pana bhikkhave bhikkhu araññagatovā 

rukkhamūlagatovā suññāgāragatovā nisīdati 
pallaṅkaṃ ābhujitvā47 ujuṃ kāyaṃ paṇidhāya 
parimukhaṃ48 satiṃ upaṭṭhapetvā.” 
                                            
47 Đức Phật nói nên ngồi trong tư thế kiết già (pallaṅkaṃ ābhujitvā) vì  đây 
là oai nghi đặc biệt thích hợp cho việc hành thiền. Tuy nhiên, sử dụng bất 
kỳ oai nghi nào trong bốn oai nghi một cách chuyên cần đều được.  
48 Parimukhaṃ nghĩa đen là “ở trước mặt.” Điều này muốn nói vị ấy không 
nhìn quanh chỗ này chỗ kia, mà chỉ chú ý đến đối tượng thiền của mình, 
đó là hơi thở ở mũi mà thôi. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

299 

“Ở đây, này các tỳ-kheo, vị tỳ-kheo sau khi đã đi 
vào một khu rừng, hay dưới một gốc cây, hay bất kỳ 
một nơi trống trải nào, ngồi kiết già với lưng thẳng, vị 
ấy gắn chặt tâm hay chánh niệm trên đối tượng thiền 
(ở đây là hơi thở).” 

Đến đây chấm dứt oai nghi cho thiền 
 

Nhóm Bốn Thứ Nhất 
 
So satova assasati satova passasati 
Dīghaṃ vā assasanto ‘Dīghaṃ assasāmī’ti 

pajānāti. Dīghaṃ vā passasanto ‘Dīghaṃ passasāmī’ti 
pajānāti’. Rassaṃ vā assasanto ‘Rassaṃ assasāmī’ti 
pajānāti. Rassaṃ vā passasanto ‘Rassaṃ passasāmī’ti 
pajānāti.’ 

‘Sabbakāyappaṭisaṃvedī assasissāmī’ti sikkhati. 
‘Sabbakāyappaṭisaṃvedī passasissāmī’ti sikkhati. 

‘Passambhayaṃ kāyasaṅkhāraṃ assasissāmī’ti 
sikkhati. ‘Passambhayaṃ kāyasaṅkhāraṃ 
passasissāmī’ti sikkhati. 

 
Giai Đoạn Thứ Nhất: Với chánh niệm (chú tâm) 

người hành thiền thở ra và với chánh niệm người hành 
thiền thở vô. 

Giai Đoạn Thứ Hai: Trong khi thở ra một hơi thở 
dài vị ấy biết (tuệ tri) vị ấy thở ra một hơi dài. Trong 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

300 

khi thở vào một hơi thở dài vị ấy biết vị ấy thở vào một 
hơi thở dài. Trong khi thở ra một hơi thở ngắn vị ấy biết 
vị ấy thở ra một hơi thở ngắn. Trong khi thở vô một hơi 
thở ngắn vị ấy biết vị ấy thở vô một hơi thở ngắn. 

Giai Đoạn Thứ Ba: Trong khi đang thở ra vị ấy 
tập cho mình nhận biết toàn bộ hơi thở ra —  đó là 
chặng đầu, giữa và cuối của hơi thở ra. Trong khi đang 
thở vô vị ấy tập cho mình nhận biết toàn bộ hơi thở vô 
— đó là chặng đầu, giữa và cuối của hơi thở vô. 

Giai Đoạn Thứ Tư: Trong khi đang thở ra vị ấy 
tập làm cho hơi thở ra được lắng dịu và an tịnh. Trong 
khi đang thở vô vị ấy tập làm cho hơi thở vô được lắng 
dịu và anh tịnh. 

Trong giai đoạn thứ nhất, người hành thiền phải 
cố gắng giữ cho chánh niệm (sự chú ý) gắn chặt  trên 
hơi thở ra và hơi thở vô. 

Trong giai đoạn thứ hai người hành thiền phải 
cố gắng nhận biết hơi thở ra dài và ngắn hay hơi thở vô 
dài và ngắn tương ứng. 

Trong giai đoạn thứ ba người hành thiền phải cố 
gắng nhận biết toàn bộ hơi thở ra và vô — chặng đầu, 
giữa và cuối của hơi thở.   

Trong giai đoạn thứ tư người hành thiền phải cố 
gắng làm cho lắng dịu và an tịnh hơi thở ra và vô cho 
đến khi nó trở nên cực kỳ vi tế. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

301 

Ở giai đoạn đầu người hành thiền vẫn chưa thể 
nhận biết được những chi tiết như độ dài của hơi thở ra 
và vô. Vì thế ở giai đoạn này người hành thiền phải giữ 
sự chú ý (chánh niệm) trên chót mũi hay môi trên, tuỳ 
theo trường hợp, bất cứ chỗ nào mà sự nổi bật (hay chỗ 
phớt chạm) của hơi thở vô-ra có thể được nắm bắt rõ 
ràng. Người hành thiền phải cố gắng hay biết mỗi hơi 
thở vô và ra khi nó xảy ra. Người hành thiền có thể phải 
cố gắng trong một giờ, hay hai giờ, hay trong bao lâu 
vị ấy có thể cố gắng được, và trong suốt thời gian đó sự 
chú tâm (chánh niệm) phải được cột chặt, có thể nói 
như vậy,  vào chót mũi, hay môi trên tuỳ theo trường 
hợp, và người hành thiền phải kiên trì cho đến lúc mà 
mỗi hơi thở vô và ra đều được nhận biết không có bất 
kỳ hơi thở nào thoát khỏi sự chú ý của vị ấy. 

Ở giai đoạn thứ hai, khi việc giữ cho sự chú ý 
trên hơi thở vô và ra đã được thuần thục, người hành 
thiền phải cố gắng nhận biết hơi thở vô và ra dài là dài 
và hơi thở vô và ra ngắn là ngắn. Ngay cả trong thời 
gian của một oai nghi ngồi, những hơi thở dài cũng 
như ngắn vẫn sẽ xảy ra. Mỗi hơi thở dài và ngắn phải 
được nhận biết như vậy, và sự nhận biết phải bao gồm 
mọi hơi thở, không để một hơi thở ra hay hơi thở vô 
nào bị bỏ sót. Khi những hơi thở được thở ra hay hít 
vào nhanh thì chúng là ngắn và khi hít vào và thở ra 
chậm là dài. Như vậy nhận biết hởi thở vô và ra dài 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

302 

hay ngắn cốt ở chỗ nhận biết những hơi thở vô và ra 
nhanh và chậm.  

Ở giai đoạn thứ ba, khi sự nhận biết về những 
hơi thở vô - ra dài và ngắn đã được thuần thục, mỗi hơi 
thở xảy ra trong thân phải được nhận biết trong tính 
toàn vẹn của nó, ngay từ điểm khởi đầu trong thân, qua 
điểm giữa, đến điểm mà nó chấm dứt trong thân; hai 
cực điểm của hơi thở (điểm đầu và điểm cuối) nằm tại 
chót mũi và tại rốn. 

Ở giai đoạn thứ tư, khi sự nhận biết mỗi hơi thở 
trong tính toàn vẹn của nó (tức nhận biết toàn hơi thở) 
đã được thuần thục, những hơi thở nặng và thô phải 
được làm cho lắng xuống và an tịnh theo mức độ, làm 
cho chúng càng lúc càng nhẹ nhàng và vi tế hơn, cho 
đến khi giai đoạn này được đạt đến thì dường như 
những hơi thở ra và hơi thở vô đã hoàn toàn biến mất. 

 
Phương Pháp Của Chú Giải 

  
Chú Giải đề cập đến ba giai đoạn nỗ lực chính: 
1. Đếm (gaṇanā: sổ tức): Ở đây, sự chú ý (chánh 

niệm) được đặt trên hơi thở vô và hơi thở ra 
theo phương pháp đếm chúng. 

2. Truy  (anubandhanā: tuỳ tức, theo hơi thở): Ở 
đây sự chú ý được đặt liên tục trên hơi thở vô 
và hơi thở ra và được làm cho vững chắc hơn, 
trong khi ngưng đếm. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

303 

3. Lưu trụ (ṭhapanā49): Ở giai đoạn lưu trụ này, 
nỗ lực được tăng cường cho đến khi các giai 
đoạn chứng đắc cao hơn được thành tựu. 

Có hai chỗ có thể nắm bắt được hơi thở vô và hơi 
thở ra, đó là ở chót mũi hay ở môi trên. Đối với một số 
người sự phớt chạm của hơi thở trên chót mũi rõ hơn, 
trong khi đối với một số người khác sự phớt chạm của 
hơi thở trên môi trên lại rõ hơn. Sự chú ý phải được đặt 
trên chỗ mà sự nhận biết được rõ nhất (Chỗ này có thể 
được gọi là “điểm xúc chạm”). Lúc ban đầu, phải cố 
gắng giữ sự chú ý (chánh niệm) trên “điểm xúc chạm) 
bằng cách đếm số lần hơi thở vô và hơi thở ra chạm vào 
chỗ (điểm xúc chạm) đó. Trong giai đoạn kế tiếp, nỗ 
lực phải được thực hiện để giữ sự chú ý trên hơi thở vô 
và hơi thở ra (truy tức hay theo hơi thở) mà không có 
sự trợ giúp của việc đếm. Cuối cùng sự nỗ lực được tiếp 
tục để làm cho sự chú ý mạnh mẽ hơn và vững chắc 
hơn. 

Có hai phương pháp đếm, chậm và nhanh, tuỳ 
theo sự chú ý yếu hay mạnh. Mới đầu, tâm không vững 
và chập chờn, nên sự chú ý yếu, vì vậy người hành 
thiền không chuyên chú hay chánh niệm về mỗi hơi 
thở khi chúng xảy ra được. Một số hơi thở có thể thoát 
khỏi sự chú ý. Chỉ những hơi thở mà người hành thiền 
nhận biết một cách rõ ràng với chánh niệm mới được 
đếm, trong khi những hơi thở không được nhận biết rõ 
                                            
49 ṭhapana: 留住 Lưu trụ, 安置 an trí, giữ lại hay để yên 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

304 

bị bỏ sót không đếm. Như vậy việc đếm được tiến hành 
chậm. Đó là giai đoạn chậm. 

Việc đếm được thực hiện trong sáu vòng (vāra). 
Ở vòng đầu, việc đếm bắt đầu từ một đến năm; kế tiếp, 
ở vòng thứ hai, từ một đến sáu; ở vòng thứ ba, từ một 
đến bảy; ở vòng thứ tư, từ một đến tám; ở vòng thứ 
năm, từ một đến chín; và ở vòng thứ sáu, từ một đến 
mười. Sau vòng thứ sáu, bạn phải bắt đầu lại từ vòng 
thứ nhất. Thỉnh thoảng, sáu vòng này được đếm là 
một. 

Trước tiên, đặt niệm hay sự chú ý trên “điểm xúc 
chạm,” và khi một hơi thở ra hay một hơi thở vô được 
nhận biêt rõ ràng, bắt đầu đếm “một”. Tiếp tục đếm 
hai, ba, bốn,…  khi những hơi thở ra và hơi thở vô tiếp 
theo được nhận biết rõ ràng. Nếu bất kỳ hơi thở nào 
trong đó không được nhận biết rõ, hãy ngưng đếm luỹ 
tiến bằng cách tiếp tục đếm một, một, một, v.v…cho 
đến khi nào sự nhận biết về hơi thở ra và hơi thở vô kế 
tiếp được rõ ràng, thì lúc đó mới tiến đến hai. Khi việc 
đếm đạt đến năm, trong vòng thứ nhất, thì bắt đầu lại 
từ một. Tiến hành theo cách này cho đến vòng thứ sáu 
là hoàn tất. Vì chỉ những hơi thở được nhận biết rõ ràng 
mới đếm, nên nó được gọi là đếm chậm. 

Khi việc đếm đã được lập đi lập lại nhiều lần, 
con số những hơi thở được nhận biết rõ sẽ gia tăng. 
Khoảng cách giữa mỗi lần đếm luỹ tiến sẽ giảm. Và khi 
mỗi hơi thở được nhận biết một cách rõ ràng, việc đếm 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

305 

sẽ tiến triển liên tục và trở nên nhanh hơn. Bạn phải 
tiếp tục cho đến khi không hơi thở nào bị bỏ sót không 
đếm. 

Không nhất thiết phải đếm bằng miệng. Đếm 
trong tâm là đủ. Một số người thích đếm bằng miệng. 
Số khác thì cứ đến cuối của mỗi vòng thứ sáu đếm hay 
lần một hột (trong xâu chuỗi 108 hột), và họ quyết định 
mỗi ngày sẽ đếm một số chỗi hột nào đó. Tuy nhiên 
điều chính yếu là phải làm sao nhận biết rõ (mỗi hơi 
thở) và sự chú ý (niệm) phải mạnh mẽ và vững chắc. 

Khi đạt đến giai đoạn ở đây mỗi hơi thở vô và 
hơi thở ra được nhận biết một cách rõ ràng không cần 
sự trợ giúp của việc đếm, và khi không có hơi thở vô 
và hơi thở ra nào thoát khỏi sự chú ý, việc đếm (sổ tức) 
nên dừng lại và áp dụng phương pháp truy tức (bám 
theo hơi thở). Ở đây phương pháp truy tức (theo hơi 
thở) có nghĩa là cố gắng hết sức để giữ cho sự chú ý liên 
tục ở trên “điểm xúc chạm”, và nhận biết mỗi hơi thở 
vô và hơi thở ra mà không đếm chúng. Điều đó có 
nghĩa là lập lại sự cố gắng mà bạn đã thực hiện trong 
giai đoạn đếm để làm cho sự nhận biết trở nên rõ ràng 
hơn đồng thời niệm hay sự chú ý trở nên mạnh mẽ hơn, 
vững chắc hơn. 

Nỗ lực theo phương pháp truy tức này phải được 
thực hiện trong bao lâu? Nó phải được thực hiện cho 
đến khi nào tợ tướng (paṭibhāga-nimitta) xuất hiện (tợ 
tướng phát sanh khi bạn đạt đến một mức độ định cao hơn). 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

306 

Khi niệm hay sự chú ý trở nên ổn định trên hơi 
thở vô và hơi thở ra (nghĩa là khi một mức độ định nào đó 
được thành tựu), khi đó những biểu hiện hay tướng hơi 
thở sẽ  xuất hiện, chẳng hạn như một khối len mịn như 
tơ,  hay những luồng gió, hay những chùm sao, hay 
những viên ngọc, hay những viên ngọc trai, hay một 
chuỗi ngọc trai, v.v…, trong những hình dạng, nhóm 
và màu sắc khác nhau. Đây gọi là những tợ tướng 
(paṭibhāga-nimitta). 

Phương pháp ‘truy tức’ phải được duy trì cho 
đến khi nào mỗi lần một nỗ lực được thực hiện thì tợ 
tướng đều xuất hiện rõ ràng.  

Trong suốt những giai đoạn sổ tức và truy tức, 
niệm hay sự chú ý vẫn phải được giữ trên “điểm xúc 
chạm.” Tuy nhiên từ lúc tợ tướng xuất hiện, nỗ lực phải 
được thực hiện theo phương pháp lưu trụ (ṭhapanā). 
Tợ tướng là những sự thể hiện và giống như các đối 
tượng tâm mới. Do không phải là hiện tượng tự nhiên 
nên chúng dễ dàng biến mất, và một khi chúng biến 
mất, rất khó để làm cho chúng trở lại. Vì thế khi tợ 
tướng (có dấu hiệu) biến mất, điều cần thiết là phải vận 
dụng một nỗ lực đặc biệt với nhiều tinh tấn hơn để gắn 
sự chú ý hay niệm trên tợ tướng nhằm ngăn không cho 
chúng biến mất và làm cho chúng ngày càng rõ ràng 
hơn. Việc dùng hết nỗ lực đặc biệt phụ thêm này được 
gọi là phương pháp lưu trụ hay giữ yên. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

307 

Khi đạt đến giai đoạn lưu trụ, phải tránh bảy 
pháp không thích hợp (asappāya), và tu tập bảy pháp 
thích hợp. Mười thiện xảo trong nhập định (appanā 
kosalla) phải được hoàn thành. 

Bảy pháp không thích hợp là: 1. Chỗ ở, 2. Nơi 
khất thực, 3. Nói chuyện, 4. Thân hữu và bạn bè, 5. Vật 
thực, 6. Khí hậu, và 7. Oai nghi, làm giảm sút nỗ lực 
thiền. Bảy pháp thích hợp cũng là bảy pháp trên nhưng 
làm cho nỗ lực thiền tăng trưởng. 

Mười thiện xảo trong nhập định là: 1. Làm sạch 
sẽ thân và các vật dụng, 2. Quân bình ngũ căn, 3. Thiện 
xảo trong đối tượng của niệm, 4. Chế ngự tâm giao 
động, 5. Nâng cao hay khích lệ tâm chán nản, 6. Làm 
cho tâm khô khan thú vị, 7. Bình thản đối với tâm quân 
bình, 8. Tránh người tâm không định, 9. Gần gũi người 
tâm có định, và 10. Có tâm luôn khuynh hướng về 
thiền (jhāna)50. 
                                            
50.  Mười thiện xảo trong sách Thanh Tịnh Đạo  

1. Làm sạch nội, ngoại xứ. 

2. Duy trì quân bình giữa các căn. 

3. Thiện xảo về tướng. 

4. Nỗ lực tâm vào lúc đáng nỗ lực. 

5. Chế ngự tâm lúc đáng chế ngự. 

6. Khích lệ tâm lúc đáng khích lệ. 

7. Nhìn tâm với thái độ xả khi cần nhìn với xả. 

8. Tránh những người không định tĩnh. 

9. Gần gũi những người định tĩnh. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

308 

Để trang bị và hoàn thiện những phẩm chất đã 
đề cập ở trên cho mình, một người cần phải thực hiện 
những nỗ lực đặc biệt trong nhiều ngày và nhiều tháng 
nhằm gắn chặt sự chú ý hay niệm trên tợ tướng để 
chúng trở nên vững chắc hơn. Nỗ lực gắn tâm này phải 
được vận dụng cho đến khi đạt đến tứ thiền. 

Những hình ảnh (tướng) của hơi thở ra và hơi 
thở vô xuất hiện trong giai đoạn đếm được gọi là chuẩn 
bị tướng (parikamma-nimitta). Ở giai đoạn thứ hai, 
chúng được gọi là học tướng hay thủ đắc tướng 
(uggaha-nimitta — 取得 thủ đắc, 學得 học đắc). Những 
sự thể hiện xuất hiện ở giai đoạn lưu trụ (ṭhapanā) 
được gọi là tợ tướng (paṭibhāga-nimitta, 似相 tự 
tướng). 

Định được thành tựu trong thời gian xuất hiện 
chuẩn bị tướng và học tướng là chuẩn bị định. Định 
được phát triển với niệm gắn chặt trên tợ tướng trong 
suốt giai đoạn lưu trụ và trước khi chứng thiền được 
gọi là cận định. Bốn bậc thiền được thành tựu bằng 
nhóm bốn đầu tiên gọi là đắc định hay chứng định . 

Trong những giai đoạn đếm và theo hơi thở, thì 
hơi thở ra và hơi thở vô, vốn là những đối tượng của 
thiền, dần dần trở nên an tịnh và lắng dịu, cuối cùng 
có xu hướng trở nên vi tế đến nỗi chúng có vẻ như đã 
                                            
10. Quyết tâm đối với định. 

 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

309 

biến mất hoàn toàn. Khi điều này xảy ra, bạn cần phải 
tiếp tục gắn chặt sự chú ý hay niệm trên “điểm xúc 
chạm” và phải cố gắng nắm bắt hơi thở vô và hơi thở 
ra tại điểm đó. Khi hơi thở vô và hơi thở ra được nhận 
biết trở lại một cách rõ ràng, không bao lâu tợ tướng sẽ 
xuất hiện. Lúc đó kể như bạn đã đắc thiền. Ở đây, thiền 
(jhāna) có nghĩa là vượt qua năm triền cái (pañca-
nīvaraṇa) và đắc định dục giới. 

Tiến trình làm lắng dịu hơi thở vô và hơi thở ra 
tới điểm biến mất, theo phương pháp trình bày trong 
Chú giải, xảy ra một cách tự động và bạn không cần 
phải nỗ lực để làm điều đó. Tôi (Ledi Sayādaw) từng 
thấy những người hành thiền mà hơi thở vô và hơi thở 
ra đã lắng xuống đến điểm biến mất nơi họ. Tuy nhiên, 
bạn cần phải nỗ lực để làm điều đó khi đạt đến giai 
đoạn theo hơi thở (tuỳ tức), vì như Kinh nói: “An tịnh 
thân hành (hơi thở vô) vị ấy thở vô, vị ấy tập; an tịnh 
thân hành (hơi thở ra) vị ấy thở ra, vị ấy tập.” 
(‘passambhayaṃ kāya-saṅkhāraṃ assasissāmī’ti 
sikkhati; ‘passambhayaṃ  kāya- saṅkhāraṃ  
passasissāmī’ti sikkhati’). 

Khi sự biến mất rõ ràng của hơi thở vô và hơi thở 
ra xảy ra, có khả năng những người thiếu kinh nghiệm 
trong thiền sẽ nghĩ rằng hơi thở thực sự đã dừng lại, vì 
thế họ có thể bỏ thiền. Mọi người hãy lưu ý đến sự kiện 
này. 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

310 

Sự Hoà Hợp Giữa Chú Giải Với Kinh 
 
Bây giờ chúng ta cần hoà hợp phương pháp trình 

bày trong Chú Giải [Thanh Tịnh Đạo 
(Visuddhimagga), chứ không phải Chú Giải Kinh 
Ānāpānassati] với Kinh Pāḷi. 

Giai đoạn đếm, khi sự chú ý hay niệm tập trung 
trên “điểm xúc chạm’ và nỗ lực được thực hiện để làm 
cho niệm mạnh mẽ và vững chắc bằng phương pháp 
đếm, nó tương ứng với giai đoạn đầu của nhóm bốn 
thứ nhất trong Kinh Pāḷi. Ở giai đoạn này, công việc 
chính là khắc phục thói quen của tâm liên tục phóng ra 
khỏi điểm chú niệm đến các đối tượng khác, và chính 
vì mục đích này mà phương pháp đếm được áp dụng. 
Thời gian vẫn chưa chín mùi để nhận biết những hơi 
thở dài và ngắn, nhưng đúng theo Kinh Pāḷi — “Satova 
assasati, satova passasati” (‘Chánh niệm vị ấy thở ra, 
chánh niệm vị ấy thở vô’) — nỗ lực phải được giới hạn 
vào việc giữ cho niệm tập trung trên hơi thở vô và hơi 
thở ra. 

Ở đây, những gì Chú Giải nói là như sau:  
“Bahivisaṭavitakkavicchedaṃ katvā  
assāsapassasāsārammaṇe satisaṇthāpanaṭṭhaṃ 

yeva hi gaṇanā’ti. 
“Vì đếm chỉ đơn giản là một công cụ để thiết đặt 

niệm trên hơi thở vô và hơi thở ra như đối tượng bằng 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

311 

cách cắt đứt những lan man của tầm mà thôi.” 
(Vism.280) 

Khi giai đoạn theo hơi thở được đạt đến, thì nỗ 
lực phải được vận dụng theo giai đoạn thứ hai của 
nhóm bốn thứ nhất (trong Kinh), “Dīghaṃ vā 
assasanto dīghaṃ assasissamī’tī pajānāti, etc., (“thở ra 
một hơi dài vị ấy biết Ta thở ra một hơi dài”)”, sự chú ý hay 
niệm phải được tập trung trên “điểm xúc chạm” và với 
sự chú ý được tập trung như vậy, hơi thở dài và ngắn 
phải được nhận biết. Khi làm điều này không nhất thiết 
phải theo dõi toàn bộ hơi thở từ đầu đến cuối. Tất cả 
cái được xem như cần thiết là, trong khi giữ sự chú ý 
tập trung trên “điểm xúc chạm”, phải cố gắng thêm 
nữa để nhận biết chiều dài của những hơi thở phớt qua 
“điểm xúc chạm”. Những hơi thở dài phớt qua chỗ ấy 
trong một thời gian dài trong khi những hơi thở ngắn 
phớt qua chỗ ấy trong một thời gian ngắn. Tâm có khả 
năng trở nên vô cùng bao quát và vì vậy nó có thể nhận 
biết được hơi thở ngắn và dài đi ra và đi vào ngay cả 
trong lúc bạn đang giữ sự chú ý tập trung vững chắc 
trên “điểm xúc chạm”. 

Khi những hơi thở ngắn và hơi thở dài đã được 
nhận biết một cách rõ ràng, nỗ lực phải được thực hiện 
để nhận biết toàn bộ cấu trúc của mỗi hơi thở — bắt 
đầu, giữa, và cuối — ngay cả trong khi bạn vẫn giữ sự 
chú ý tập trung trên “điểm xúc chạm”. Điều này phù 
hợp với Kinh Điển Pāḷi vốn nói 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

312 

“Sabbakāyappaṭisaṁvedī assasissāmī’tī sikkhati. 
Sabbakāyappaṭisaṁvedī passasissāmī’tī sikkhati (cảm 
giác toàn thân tôi sẽ thở ra, vị ấy tập. Cảm giác toàn thân tôi 
sẽ thở vô).” Nghĩa là khi một hơi thở vô hay ra thoát ra 
nó phải không được thoát ra một cách thất niệm, bạn 
phải hay biết trọn vẹn về nó ngay từ khi nó bắt đầu 
trong thân và theo nó suốt tiến trình cho tới khi hơi thở 
đạt đến sự chấm dứt của nó trong thân tại “điểm xúc 
chạm”. Chính với nỗ lực thêm này mà hơi thở thoát ra 
được nhận biết trong tính toàn vẹn của nó. Tương tự, 
khi một hơi thở vô được hít vào bạn phải hít với sự hay 
biết ngay từ lúc bắt đầu của nó trong thân tại “điểm 
xúc chạm” và theo nó cho tới khi nó đạt đến sự chấm 
dứt của nó tại rốn trong thân. 

Trong khi theo dõi hơi thở vô - ra từ đầu đến cuối 
như vậy, sự chú ý hay niệm vẫn phải được tiếp tục tập 
trung vào “điểm xúc chạm”. Nói cách khác hơi thở 
phải được theo dõi từ đầu đến cuối mà không để cho 
sự chú ý rời khỏi “điểm xúc chạm”. Nếu nỗ lực được 
thực hiện với sự quyết tâm theo dõi hơi thở vô và ra, 
đồng thời không để cho sự chú tâm rời khỏi “điểm xúc 
chạm”, thời, ngay cả trong lúc sự chú ý tiếp tục gắn 
trên “điểm xúc chạm”, tướng và hình dạng của hơi thở 
vô và ra cũng sẽ dần dần xuất hiện một cách rõ ràng 
trong tính toàn vẹn của chúng. 

Khi sự bắt đầu, giữa và cuối của hơi thở vô-ra đã 
được nhận biết một cách rõ ràng, nếu những hơi thở 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

313 

vô-ra mạnh và thô chưa tự động trở nên lắng dịu và an 
tịnh đến điểm biến mất, thời dựa vào văn Kinh Pāḷi về 
phần thứ tư của nhóm bốn thứ nhất, “‘passambhayaṃ 
kāya-saṅkhāraṃ assasissāmī’ti sikkhati; 
‘passambhayaṃ  kāya- saṅkhāraṃ  passasissāmī’ti 
sikkhati” (“an tịnh thân hành tôi sẽ thở ra, an tịnh thân 
hành tôi sẽ thở vô, vị ấy tập.”) một nỗ lực đặc biệt thêm 
nữa phải được thực hiện để làm cho chúng càng lúc 
càng vi tế hơn và hơi thở vô và hơi thở ra phải được 
thoát ra với sự quyết tâm thực hiện một nỗ lực như vậy. 
Không bỏ mặc tiến trình theo ý riêng của nó một cách 
thất niệm. Tuy nhiên theo phương pháp trình bày 
trong Chú Giải thì những hơi thở vô–ra sẽ trở nên an 
tịnh và lắng dịu một cách tự động ngay cả ở giai đoạn 
đếm, và theo kinh nghiệm của tôi, tôi đã từng gặp 
những người mà hơi thở vô-ra của họ tự động biến mất 
như vậy.   

Ở đây, những gì Chú Giải nói là như vầy: 
“Gaṇanāvaseneva pana manasikārakālato pabhuti 
anukkamato oḷārika-assāsapassāsa nirodhavasena 
kāyadarathe vūpasante kāyopi cittampi lahukaṃ hoti, 
sarīraṃ ākāse laṅghanākārappattaṃ viya hoti.” 

“Sau khi vị ấy chú tâm vào việc đếm và khi trạng thái 
bất an của thân đã được lắng dịu nhờ sự diệt dần của các hơi 
thở vô và hơi thở ra thô, lúc đó cả thân và tâm đều trở nên 
nhẹ nhàng: thân như thể sẵn sàng bay bổng lên hư không 
vậy.” (Vsm.282) Tôi từng biết có những người thân của 
họ được nâng lên cao bốn lóng tay trên hư không. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

314 

Khi giai đoạn hơi thở vô và hơi thở ra biến mất 
này được đạt đến không rời sự chú tâm khỏi “điểm xúc 
chạm”, một cố gắng phải được thực hiện để nhận biết 
những hơi thở vô-ra đã biến mất ấy, và khi chúng được 
nhận biết rõ ràng, tợ tướng sẽ xuất hiện. Ở giai đoạn 
này các triền cái, như sợ hãi, hôn trầm, biếng nhác, 
v.v… được chế ngự và thiền (jhāna) được đạt đến.  

Đến đây chấm dứt phần nói về sự hoà hợp giữa 
Chú Giải và Kinh Điển Pāḷi và cũng chấm dứt phần nói 
về những phương pháp đếm hơi thở, theo hơi thở, và 
lưu trụ hơi thở đề cập trong Chú Giải ở đây bảy giai 
đoạn được trình bày, đó là 

Đếm (gaṇanā), theo (anubandhanā), xúc chạm 
(phusanā), lưu trụ (ṭhapanā), quan sát, phân biệt 
(sallakkhaṇā), quay đi (vivaṭṭhanā), và thanh tịnh 
(pārisuddhi), đã trình bày. 

Nhóm bốn thứ nhất là giai đoạn chính và thiết 
yếu. Ngày nay, nếu hành nhóm bốn thứ nhất này 
thành công, người ta có thể tiến hành thiền chỉ và thiền 
minh sát theo ước muốn của mình. 

 
 
 

Nhóm Bốn Thứ Hai 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

315 

Bây giờ tôi sẽ trình bày nhóm bốn thứ hai phải 
được cố gắng hay thực hành ở giai đoạn lưu trụ, giai 
đoạn đắc định (appanā-jhāna). 

‘Pītippaṭisaṃvedī assasissāmī’ti sikkhati, 
‘Pītippaṭisaṃvedī passasissāmī’ti sikkhati. 
‘Sukhappaṭisaṃvedī assasissāmī’ti sikkhati, 
‘sukhappaṭisaṃvedī passasissāmī’ti sikkhati. 
‘Cittasaṅkhārapaṭisaṃvedī assasissāmī’ti 
sikkhati. 
‘Cittasaṅkhārapaṭisaṃvedī passasissāmī’ti 
sikkhati. 
‘Passambhayaṃ cittasaṅkhāraṃ assasissāmī’ti 
sikkhati. 
‘Passambhayaṃ citta¬saṅkhāraṃ 
passasissāmī’ti sikkhati. 
‘Cảm giác (nhận biết) hỷ thọ, tôi sẽ thở ra, vị ấy 
tập’ 
‘Cảm giác (nhận biết) hỷ thọ, tôi sẽ thở vô, vị ấy 
tập’ 
‘Cảm giác (nhận biết) lạc thọ, tôi sẽ thở ra, vị ấy 
tập’ 
‘Cảm giác (nhận biết) lạc thọ, tôi sẽ thở vô, vị ấy 
tập’ 
‘Cảm giác (nhận biết) tâm hành, tôi sẽ thở ra, vị 
ấy tập’ 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

316 

‘Cảm giác (nhận biết) tâm hành, tôi sẽ thở vô, vị 
ấy tập’ 
‘An tịnh tâm hành, tôi sẽ thở ra, vị ấy tập’ 
‘An tịnh tâm hành, tôi sẽ thở vô, vị ấy tập’ 
1. Khi tợ tướng xuất hiện, vận dụng nỗ lực cho 

đến khi chứng sơ thiền và nhị thiền, trong 
đó hỷ (pīti) nổi bật, là những gì muốn nói 
bằng câu “cảm giác hay nhận biết hỷ thọ”. 

2. Vận dụng nỗ lực cho đến khi chứng tam 
thiền, trong đó lạc (sukha) nổi bật, là những 
gì muốn nói bằng câu “cảm giác hay nhận 
biết lạc thọ”. 

3. Vận dụng nỗ lực cho đến khi chứng tứ thiền, 
trong đó xả của tâm hành (citta-saṅkhāra) 
nổi bật, là những gì muốn nói bằng câu 
“cảm giác hay nhận biết tâm hành.” 

4. Vận dụng nỗ lực để làm lắng dịu hay an tịnh 
các cảm thọ và tưởng thô là những gì muốn 
nói bằng câu “an tịnh tâm hành”. 

Chú giải kết hợp nhóm bốn này với sự chứng 
định, nhưng những cảm giác hỷ, lạc và xả cũng kết hợp 
với cận định, vốn được đạt đến sau khi tợ tướng xuất 
hiện lần đầu tiên. 

 
Đến đây chấm dứt nhóm bốn thứ hai. 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

317 

 
 

Nhóm Bốn Thứ Ba 
 
Tôi sẽ giải thích về nhóm bốn thứ ba vốn trình 

bày việc thực hành khi nhập vào định chứng 
‘Cittapaṭisaṃvedī assasissāmī’ti sikkhati. 
‘Cittapaṭisaṃvedī passasissāmī’ti sikkhati. 
‘Abhippamodayaṃ cittaṃ assasissāmī’ti 

sikkhati. 
‘Abhippamodayaṃ cittaṃ passasissāmī’ti 

sikkhati. 
‘Samādahaṃ cittaṃ assasissāmī’ti sikkhati. 
‘Samādahaṃ cittaṃ passasissāmī’ti sikkhati. 
‘Vimocayaṃ cittaṃ assasissāmī’ti sikkhati. 
‘Vimocayaṃ cittaṃ passasissāmī’ti sikkhati. 
 
‘Cảm giác về tâm, tôi sẽ thở ra’ vị ấy tập. 
‘Cảm giác về tâm, tôi sẽ thở vô’ vị ấy tập. 
‘Với tâm hân hoan, tôi sẽ thở ra’ vị ấy tập. 
‘Với tâm hân hoan, tôi sẽ thở vô’ vị ấy tập. 
‘Với tâm định tĩnh tôi sẽ thở ra’ vị ấy tập. 
‘Với tâm định tĩnh tôi sẽ thở vô’ vị ấy tập. 
‘Với tâm giải thoát, tôi sẽ thở ra’ vị ấy tập. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

318 

‘Với tâm giải thoát, tôi sẽ thở vô’ vị ấy tập. 
 
1. Nhập xuất tứ thiền nhiều lần, để cho sự nhận 

thức về tâm cực kỳ rõ ràng là ‘cảm giác về 
tâm.’ 

2. Khi sự nhận thức về tâm đã cực kỳ rõ ràng, 
hãy làm cho tâm cực kỳ hoan hỷ, bằng cách 
nhập sơ thiền và nhị thiền (hai bậc thiền kết 
hợp với hỷ) nhiều lần là “làm cho tâm hân 
hoan.” 

3. Khi tâm đã cực kỳ hoan hỷ, hãy làm cho tâm 
cực kỳ định tĩnh, bằng cách nhập tam thiền 
và tứ thiền, là “với tâm định tĩnh.” 

4. Giải thoát tâm khỏi các chướng ngại bằng 
cách nhập đi nhập lại bốn bậc thiền nhiều lần 
là “với tâm giải thoát.” 

Chú giải kết hợp nhóm bốn này với sự chứng 
định. Tuy nhiên, phải hiểu là nó cũng bao gồm luôn cả 
sự thực hành kết hợp với cận định. 

Đến đây chấm dứt nhóm bốn thứ ba. 
 

Nhóm Bốn Thứ Tư 
 
Bây giờ tôi sẽ giải thích nhóm bốn thứ tư vốn 

trình bày phương pháp tiến hành từ niệm hơi thở đến 
minh sát. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

319 

 
‘Aniccānupassī assasissāmī’ti sikkhati. 
‘Aniccānupassī passasissāmī’ti sikkhati. 
‘Virāgānupassī assasissāmī’ti sikkhati. 
‘Virāgānupassī passasissāmī’ti sikkhati. 
‘Nirodhānupassī assasissāmī’ti sikkhati. 
‘Nirodhānupassī passasissāmī’ti sikkhati. 
‘Paṭinissaggānupassī assasissāmī’ti sikkhati. 
‘Paṭinissaggānupassī passasissāmī’ti sikkhati. 
 
‘Quán vô thường, tôi sẽ thở ra’ vị ấy tập. 
‘Quán vô thường, tôi sẽ thở vô’ vị ấy tâp. 
‘Quán ly tham, tôi sẽ thở ra’ vị ấy tập. 
‘Quán ly tham, tôi sẽ thở vô’ vị ấy tập. 
‘Quán đoạn diệt, tôi sẽ thở ra’ vị ấy tập. 
‘Quán đoạn diệt, tôi sẽ thở vô’ vị ấy tập. 
‘Quán từ bỏ, tôi sẽ thở ra’ vị ấy tập. 
‘Quán từ bỏ, tôi sẽ thở vô’ vị ấy tập. 
 
Cách tiến hành thiền minh sát sẽ được đề cập 

sau. 
Đến đây chấm dứt nhóm bốn thứ tư. 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

320 

Những Niệm Xứ Được Hoàn Thiện Như Thế 
Nào 

 
Đức Phật nói rằng những ai tu tập và làm cho 

sung mãn (thực hành nhiều lần) niệm hơi thở cũng sẽ 
hoàn thành sự tu tập bốn niệm xứ. Tôi sẽ chỉ trình bày 
ý nghĩa thiết yếu ở đây. 

Trong bốn nhóm bốn đề cập ở trên, nỗ lực trong 
nhóm bốn thứ nhất, bao gồm những giai đoạn đếm hơi 
thở và theo hơi thở, hoàn toàn chú trọng thiết lập niệm 
thân (kāyānupassanā-satipaṭṭhāna), hơi thở ra và hơi 
thở vô, là một phần của sắc uẩn (rūpakkhandha) và 
được gọi là kāya (thân). “Kāyesu kāyaññatarāhaṃ 
bhikkhave etaṃ vadāmi yadidaṃ assasāpassasā.” (“Ta 
nói rằng đây là một thân trong số các thân, đó là hơi 
thở ra, hơi thở vô.” (M.iii.83) 

Nỗ lực trong nhóm bốn thứ hai bao gồm việc 
thiết lập niệm thọ (vedanānupassanā-satipaṭṭhāna). 
““Vedanāsu vedanaññātarāhaṃ bhikkhave etaṃ 
vadāmi. Yadidaṃ assāsapassāsānaṃ sādhukaṃ 
manasikāraṃ.” (“Ta nói rằng đây là một thọ nào đó 
trong các thọ, đó là tác ý khắn khít đến hơi thở vô và 
hơi thở ra .” (M.iii.84) 

“Sādhukaṃ” (khắn khít, triệt để) chỉ ra rằng nỗ 
lực đặc biệt được đòi hỏi trong 
“Pītippaṭisaṃvedī…cảm giác hỷ thọ,…” Ở đây, trong 
khi sự chú ý hay niệm tiếp tục được đặt trên hơi thở ra 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

321 

và hơi thở vô, nỗ lực được thực hiện để nhận biết rõ 
những cảm thọ với trí tuệ, và như vậy công việc trong 
nhóm bốn thứ hai được gọi là thiết lập niệm trên các 
cảm thọ hay niệm thọ. 

Công việc trong nhóm bốn thứ ba bao gồm thiết 
lập niệm trên tâm hay niệm tâm, (cittānupassanā-
satipaṭṭhāna). Ở đây cũng vậy, trong khi sự chú ý hay 
niệm tiếp tục được đặt trên hơi thở ra và hơi thở vô, nỗ 
lực phải được thực hiện để nhận biết trọn vẹn tâm với 
trí tuệ.  

Công việc trong nhóm bốn thứ tư, như quán vô 
thường chẳng hạn, là đang thiết lập niệm trên các pháp 
hay đối tượng của tâm (dhammānupassanā-
satipaṭṭhāna). Ở đây, một lần nữa trong khi sự chú ý 
hay niệm tiếp tục được đặt trên hơi thở ra và hơi thở 
vô, nỗ lực được thực hiện để nhận biết rõ sự từ bỏ bằng 
cách vượt qua các pháp bất thiện, như tham (abhijjā) và 
ưu (domanassa), với trí tuệ. 

“Yo yaṃ abhijjādomanassānaṃ pahānaṃ taṃ 
paññāya disvā sādhukaṃ ajjhupekkhitā toti.” (“Sau khi 
đã thấy với trí tuệ sự đoạn trừ của tham và ưu, vị ấy khéo 
nhìn (các pháp) với thái độ xả.”) (M.iii.84) 

Bởi vì các đối tượng của tâm như vô thường,… 
đã được quán cùng với hơi thở ra và hơi thở vô, nên gọi 
nó là thiết lập niệm trên các pháp (đối tượng của tâm) 
cũng là điều thích hợp. 

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

322 

Các Giác Chi Được Hoàn Thành Như Thế Nào 
 
Bây giờ tôi sẽ trình bày cách một người hoàn tất 

niệm hơi thở cũng hoàn thành thất giác chi như thế 
nào. 

Vì lẽ công việc niệm hơi thở bao gồm việc làm 
cho hơi thở mỗi ngày mỗi trở nên vững mạnh hơn, nên 
nó đồng nghĩa với niệm giác chi (sati-sambojjhaṅga). 
Đối với một hành giả đang hành niệm hơi thở, khi sự 
chú ý hay niệm trở nên vững chắc, và không có khoảnh 
khắc nào vị ấy không có niệm, lúc đó niệm giác chi đã 
được hoàn thành. 

Khi một hành giả đang hành niệm hơi thở có 
được cái nhìn thấu suốt (minh sát) vào các hiện tượng 
kết hợp với việc thực hành đó, thời trạch pháp giác chi 
(dhamma-vicaya sambojjhaṅga) đã được hoàn thành. 

Sự đề khởi tinh tấn trong thực hành niệm hơi thở 
là sự hoàn thành tinh tấn giác chi (vīriya 
sambojjhaṅga). 

Khi giai đoạn quán hỷ được đạt đến, sự tu tập 
tăng tiến của hỷ là sự hoàn thành hỷ giác chi (pīti 
sambojjhaṅga). 

Trong lúc thực hành niệm hơi thở, nếu đắc hỷ 
thời các triền cái hôn trầm và thuỵ miên được lắng 
xuống và an tịnh, và sự tu tập tăng tiến của an tịnh này 
là tịnh giác chi  (passaddhi sambojjhaṅga). 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

323 

Khi tịnh giác chi phát triển thời định cũng phát 
triển. Đây là định giác chi (samādhi sambojjhaṅga). 

Khi định phát triển thời sẽ không còn cơ hội nào 
cho lo lắng và bất an phát sinh từ một cái tâm thất niệm 
nữa, như vậy xả giác chi (upekkhā sambojjhaṅga) được 
hoàn thành. 

Kinh Điển Pāḷi trình bày chi tiết cách bảy giác chi 
được hoàn thành trong sự thiết lập của mỗi trong bốn 
niệm xứ. 

 
 
 
 
Minh Và Giải Thoát Được Hoàn Thành Như 

Thế Nào 
 
Để trình bày cách tiến hành từ niệm hơi thở đến 

minh sát trí, đạo trí (vốn là vijjā – minh) và quả trí (vốn 
là vimutti – giải thoát), Đức Phật nói: 

“Kathaṃ bhāvitā ca, bhikkhave, satta bojjhaṅgā 
kathaṃ bahulīkatā vijjāvimuttiṃ paripūrenti? Idha, 
bhikkhave, bhikkhu sambojjhaṅgaṃ bhaveti 
vivekanissitaṃ virāganissitaṃ nirodhanissitaṃ 
vossagga-parināmiṃ… Evaṃ bhāvitā kho, bhikkhave, 
satta sambojjhaṅgā evaṃ bahulīkatā vijjāvimuttim 
paripūrenti.” (M.iii.88) 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

324 

“Này các tỳ-kheo, thất giác chi phải được tu tập như 
thế nào và làm cho sung mãn (làm cho tăng trưởng) như thế 
nào để thành tựu minh và giải thoát? Ở đây, này các tỳ-kheo, 
vị tỳ-kheo tu tập niệm giác chi y cứ viễn ly, y cứ ly tham, y 
cứ đoạn diệt, hướng đến từ bỏ… Như vậy, này các tỳ-kheo 
thất giác chi được tu tập và làm cho sung mãn khiến minh 
và giải thoát được hoàn thành viên mãn.” 

Viễn ly (viveka), ly tham (virāga), đoạn diệt 
(nirodha), và từ bỏ (vossagga 最捨 tối xả, 棄捨 khí xả) 
tất cả là những từ đồng nghĩa cho Niết-bàn. “Thực 
hành với mục đích thành tựu Niết-bàn ngay trong kiếp 
sống này. Là những gì muốn nói bằng câu y cứ viễn ly, 
v.v… Nó cũng được gọi là y cứ xuất ly luân hồi 
(vivaṭṭanissita). Nếu nỗ lực được thực hiện chỉ để hoạch 
đắc phước báu thì nó được gọi là y cứ luân hồi 
(vaṭṭanissita). 

Nếu một người thực hành theo phương pháp 
đếm hơi thở, phương pháp theo hơi thở và phương 
pháp lưu trụ hơi thở đắc được cận định và an chỉ định, 
họ hoàn thành bốn niệm xứ và thất giác chi. Tuy nhiên, 
nếu họ thực hành với tâm khuynh hướng về các kiếp 
sống Chư Thiên và Phạm Thiên sau khi chết, thất giác 
chi trở thành y cứ luân hồi. Nếu một người đột ngột 
dừng lại sau khi chứng cận định, hoặc an chỉ định, hoặc 
quán vô thường, họ cũng có khả năng khuynh hướng 
về y cứ luân hồi. Vì vậy, y cứ viễn ly, ly tham, đoạn 
diệt, và từ bỏ có nghĩa là vận dụng nỗ lực với ý định 
đạt đến sự chấm dứt tái sanh ngay trong kiếp sống này 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

325 

chứ không đột ngột dừng lại với những chứng đắc cận 
định và an chỉ định. Chấm dứt tái sanh có nghĩa là 
Niết-bàn.  

Ngày nay, chỉ những người trong Phật Giáo 
(Buddhasāsana) mới có được cơ hội thực hành hướng 
đến sự chứng đắc Niết-bàn (chấm dứt tái sanh), vì thế họ 
nên tập trung tất cả nỗ lực của họ để thành tựu điều 
này. Nếu họ ước muốn đặt dấu chấm hết cho sự tái 
sanh họ phải nỗ lực để có minh và giải thoát. Để thành 
tựu minh và giải thoát, họ phải thiết lập bảy giác chi. 
Để thiết lập bảy giác chi, họ phải thiết lập bốn niệm xứ. 
Để thiết lập bốn niệm xứ, họ phải thực hành niệm hơi 
thở. Nếu niệm hơi thở, bốn niệm xứ, bảy giác chi, minh 
và giải thoát được hoàn thành, thời ba mươi bảy pháp 
thiết yếu cho sự giác ngộ (bodhipakkhiya-dhammā) cũng 
được hoàn thành. Đây là ý nghĩa cô đọng của Kinh 
Niệm Hơi Thở (Ānāpānassati Sutta). 

Không có cách nào khác để thành tựu minh và 
giải thoát nhanh chóng hơn ngoài việc thực hành 
những gì đã được trình bày trong nhóm bốn thứ tư, ở 
đây kinh nói, “Quán vô thường, tôi sẽ thở ra”… Sau 
khi bảy giác chi đã được thiết lập, minh và giải thoát 
thuộc đạo - quả nhập lưu và hữu dư y Niết-bàn (sa-
upādisesa nibbāna, Niết-bàn với năm thủ uẩn còn lại) 
—  sẽ được thành tựu. Ở điểm này, tà kiến và hoài nghi 
diệt, người hành thiền đạt đến sự giải thoát khỏi những 
hành nghiệp bất thiện và tà mạng, và nhờ vậy thoát 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

326 

khỏi tái sanh trong các cõi khổ. Điều này có thể được 
đạt đến ngay trong kiếp sống này. 

 
Làm Thế Nào Để Tiến Hành Minh Sát 

 
Đến đây tôi sẽ trình bày chính xác công việc của 

nhóm bốn thứ tư. 
Khi nào thì một người có thể tiến hành Minh Sát 

(Vipassanā)? Trong Kinh Niệm Hơi Thở (Ānāpānassati 
Sutta) và trong Chú Giải, thứ tự thực hành là: chỉ sau 
khi đã đắc bốn bậc thiền (jhānas) mới nên thọ trì công 
việc của nhóm bốn thứ tư. Nếu một người tuân theo 
thứ tự này một cách nghiêm ngặt thì đó là điều lý 
tưởng. Tuy nhiên, nếu bạn tự thấy mình không thể theo 
thứ tự thực hành này bạn có thể tiến hành minh sát từ 
tam thiền (bậc thiền thứ ba). Bạn cũng có thể được 
phép tiến hành minh sát từ nhị thiền hay sơ thiền, hay 
từ cận định đã đắc, hay từ giai đoạn theo hơi thở, hay 
thậm chí từ giai đoạn đếm sau khi những khuynh 
hướng lang thang của tâm đã được khắc phục. 

Hai phương pháp. Bạn có thể tiến hành minh sát 
trong khi vẫn bám vào công việc giữ niệm trên hơi thở 
ra và hơi thở vô, hay bạn có thể xem niệm hơi thở như 
cận định và tiến hành minh sát bằng cách lấy bất kỳ 
uẩn nào trong năm uẩn làm đối tượng của niệm. 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

327 

Trong Kinh Niệm Hơi Thở (Ānāpānassati Sutta), 
điều này được nói “Quán vô thường, tôi sẽ thở ra. 
v.v…,” phương pháp đưa ra là tiếp tục kết hợp sự thực 
hành minh sát với niệm hơi thở. Ý muốn nói rằng khi 
những hơi thở ra được thở ra và những hơi thở vô được 
hít vào, chúng phải được làm với nỗ lực đặc biệt thêm 
vào của tâm chú ý đến đặc tính vô thường của hơi thở 
và cố gắng nhận biết rõ sự vô thường của chúng như 
vậy. 

Từ Giai Đoạn Đếm Và Theo Hơi Thở. Trong hai 
giai đoạn này công việc chỉ bao gồm việc giữ niệm trên 
hơi thở ra, hơi thở vô và quan sát chúng với trí tuệ. Vì 
thế, nếu bạn muốn tiến hành minh sát từ hai giai đoạn 
này, nỗ lực phải được dựa trên sắc pháp (hiện tượng 
vật lý, ở đây là hơi thở). 

Từ Giai Đoạn Lưu Trụ. Cận định có hai giai 
đoạn: niệm thọ và niệm tâm. Nhóm bốn thứ hai (“Cảm 
giác hỷ thọ…” “Cảm giác lạc thọ,…”) là giai đoạn niệm 
thọ. Nhóm bốn thứ ba (“Cảm giác về tâm…”) là giai 
đoạn niệm tâm. Nếu bạn muốn tiến hành minh sát từ 
niệm thọ, nỗ lực phải dựa trên danh pháp của các cảm 
thọ. Nếu bạn muốn tiến hành từ niệm tâm nỗ lực phải 
được dựa trên các danh pháp của tâm. Nếu bạn muốn 
tiến hành từ giai đoạn đắc định nỗ lực có thể được dựa 
trên hoặc thọ hoặc tâm hoặc trên bất kỳ đặc tánh nào 
của bậc thiền mà bạn đã đạt đến. 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

328 

Minh Sát Dựa Trên Sắc. Khi nỗ lực trong giai 
đoạn đếm hơi thở hoàn tất, thay vì tiến hành giai đoạn 
kế tiếp — theo hơi thở, bạn phải tiến hành minh sát 
vào đặc tính vô thường hợp theo văn kinh, “Quán vô 
thường, tôi sẽ thở ra…” 

Sát-na định (khaṇika-samādhi) bạn thành tựu 
trong giai đoạn đếm hơi thở phải được xem như cận 
định. Một người ước muốn thực hành minh sát, nếu là 
một người bình thường, bạn có thể thấy việc vận dụng 
nỗ lực suốt cả ngày là điều bất khả, thời bạn phải dùng 
ba hoặc bốn tiếng một ngày, và tinh tấn thực hành 
đúng giờ, đều đặn mỗi ngày. Khi bạn bắt đầu thực 
hành trước hết bạn phải vượt qua những khuynh 
hướng lang thang của tâm và thiết lập niệm hơi thở. 
Chỉ sau đã khi khắc phục được khuynh hướng lang 
thang của tâm (phóng tâm) rồi bạn mới nên hướng tâm 
tới minh sát. Bạn không nên buông bỏ niệm hơi thở mà 
phải tiếp tục phát triển nó cho đến khi có được các tuệ 
minh sát và đắc Đạo trí và Quả trí. Ngay cả khi bạn 
nhập vào Quả trí bạn cũng phải xem niệm hơi thở như 
cận định. 

 
Năm Giai Đoạn Thanh Tịnh 

 
Trên đạo lộ minh sát có năm giai đoạn thanh 

tịnh: 1. Kiến thanh tịnh (diṭṭhi-visuddhi), 2. Đoạn nghi 
thanh tịnh (kaṅkhāvitaraṇa-visuddhi), 3. Đạo phi đạo tri 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

329 

kiến thanh tịnh (Maggāmaggañāṇadassana-visuddhi), 4. 
Đạo tri kiến thanh tịnh (Paṭipadāñāṇadassana-visuddhi), 
5. Tri kiến thanh tịnh (ñāṇadassana-visuddhi). 

 
Kiến Thanh Tịnh trong Sắc (Rūpa) 

 
Bây giờ tôi sẽ trình bày cách làm thế nào để có 

được kiến thanh tịnh đối với sắc. Trong sắc pháp của 
hơi thở ra và hơi thở vô luôn luôn có tám sắc pháp hiện 
diện (tám sắc bất ly): đó là: đất (paṭhavī), nước (āpo), lửa 
(tejo), gió (vāyo), màu (vaṇṇa), mùi (gandha), vị (rasa), và 
dưỡng chất (ojā). Khi âm thanh được tạo ra nó bao gồm 
chín sắc pháp, yếu tố sắc thêm vào là âm thanh (sadda). 
Trong số những sắc pháp này yếu tố căn bản là đất, 
nước, lửa, và gió. 

Đặc tính của đất là cứng. Trong tất cả các hiện 
tượng sắc luôn luôn có mặt yếu tố cứng căn bản này. 
Trong những vật mà đất ưu thắng, đặc tính cứng của 
đất có thể được xúc chạm hay cảm nhận. Trong những 
vật như những tia nắng mặt trời và mặt trăng tính cứng 
này không thể cảm nhận được, nhưng sự hiện hữu của 
nó có thể được nhận thức theo lô-gic. Chẳng hạn, nước 
kết dính như thế nào nếu không có chất rắn để kết 
dính? Hay lửa đốt cháy như thế nào nếu không có vật 
rắn để đốt cháy? Gió có thể tạo ra sự chuyển động như 
thế nào nếu không có vật rắn để đẩy? 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

330 

Trong các tổng hợp sắc hay nhóm sắc của hơi thở 
ra và hơi thở vô, chức năng kết dính tạo ra tổng hợp sắc 
ấy là chức năng của nước. Sự chuyển động là do gió tạo 
ra. Trong hơi thở ra và hơi thở vô yếu tố gió ưu thắng. 
Nếu một người có thể hiểu rõ sự hiện hữu của bốn yếu 
tố chính (tứ đại) này trong hơi thở ra và hơi thở vô họ 
có thể hiểu rõ sự hiện hữu của chúng trong toàn thân 
và, trong quá trình thực hiện sự nhận thức đó, nếu một 
người có thể thâm nhập vào và nhận biết rõ sự hiện 
hữu của chúng trong hơi thở ra và hơi thở vô họ cũng 
có thể thâm nhập và nhận biết rõ sự hiện hữu của 
chúng trong toàn thân của họ. 

Trong thực tại tối hậu chỉ bốn yếu tố chính hay 
tứ đại — đất, nước, lửa, và gió này hiện hữu trong hơi 
thở ra và hơi thở vô. Chính khi con mắt trí tuệ thâm 
nhập vào và nhận thức rõ bốn yếu tố chính này thời có 
thể nói rằng một người đã thấy được thực tại tối hậu, 
còn nếu sự nhận thức không thâm nhập đủ xa và 
không đạt đến bốn đại này, sự dừng lại ở hình thù và 
hình dạng của hơi thở ra và hơi thở vô, thì người ấy vẫn 
còn trên con đường của thân kiến (sakkāya diṭṭhi). 
Theo tà kiến này: “Sự bắt đầu của hơi thở ra là ở rốn. 
Sự chấm dứt của nó là tại chót mũi. Nó bắt đầu một 
lần tại chỗ nó bắt đầu. Nó biến mất một lần tại chỗ nó 
chấm dứt. Không có sự bắt đầu và biến mất lập lại ở 
chặng giữa. Đối với hơi thở vô cũng tương tự như vậy.” 
Đây là tà kiến đã ăn rễ sâu xa trong tâm của hàng phàm 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

331 

nhân. Bạn phải loại trừ tà kiến trong sự nhận thức về 
thân hay thân kiến này bằng cách loại trừ nó ở những 
thân phần của thân hơi thở ra và hơi thở vô. 

Cách để loại trừ tà kiến này như sau: khi con mắt 
trí tuệ thâm nhập vào bốn đại, và nhận biết thực tại tối 
hậu, những thứ như hình thù và hình dạng của hơi thở 
ra và hơi thở vô sẽ biến mất, và mỗi lần bạn quán 
chúng, thân kiến này cũng sẽ biến mất. Bạn nhận thức 
được rằng trong thực tế không có hình dạng và hình 
thù — không có hơi thở ra và hơi thở vô. Bạn nhận thức 
được là chỉ có bốn đại hiện hữu. Như vậy Thanh Tịnh 
Kiến đã thành tựu. 

Đối với các bộ phận hay thân phần khác như tóc, 
lông, móng, v.v… cũng tương tự như vậy. Một mặt sự 
nhận thức theo thói quen đã ăn rễ sâu xa về hình dạng 
và hình thù có mặt, chẳng hạn như, “đây là tóc,” v.v… 
và mặt khác, ở đó chỉ có bốn đại. Khi bốn đại này được 
thâm nhập và nhận thức rõ với trí tuệ trong tóc,…thì 
sự nhận thức sai lầm đã ăn rễ sâu xa về hình dạng và 
hình thù sẽ biến mất. Thay vào đó bạn sẽ nhận thức 
được rằng trong thực tế tóc không hiện hữu. Khi nó đã 
được thấy như vậy, thân kiến trong tóc đã được loại 
trừ. Đối với các thân phần khác như lông, móng, răng, 
da,v.v… cũng tiến hành theo cách tương tự. 

Đến Đây Chấm Dứt Sự Giải Thích Về Thanh 
Tịnh Kiến Trong Sắc  

 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

332 

  
 
 
 

Thanh Tịnh Kiến Trong Danh 
 

Có tâm tác ý đến các đối tượng hơi thở ra và hơi 
thở vô. Có tâm tác ý đến bốn đại. Có những thuộc tính 
(tâm sở) của tâm đó như niệm, tinh tấn và trí tuệ. Tất 
cả những thứ này là danh pháp. Nhiệm vụ biết đối 
tượng là tâm. Nhiệm vụ luôn luôn ghi nhớ chúng là 
niệm. Nhiệm vụ cố gắng, nỗ lực là tinh tấn. Nhiệm vụ 
thành thạo là trí tuệ. 

Suy nghĩ và nhận thức, “Tôi sẽ hướng tâm đến 
hơi thở ra và hơi thở vô” là nhiệm vụ của thân kiến đã 
ăn rễ sâu xa trong tâm. Bạn phải vượt qua thân kiến 
này. Bạn vượt qua thân kiến này như thế nào? Hướng 
tâm đến hơi thở ra và hơi thở vô là một duy tác giới — 
một danh pháp. Khi pháp này xuất hiện tại ý môn thì 
sự chú ý đến hơi thở ra và hơi thở vô xảy ra. Nó chỉ đơn 
thuần là một nhiệm vụ của tâm. Nó không phải là sắc 
uẩn. Nó không phải là nhiệm vụ của sắc uẩn. Nó 
không phải là một thực thể hay một chúng sinh. Nó 
không phải là nhiệm vụ của một chúng sinh. Nó không 
phải là “Tôi”. Nó không phải là nhiệm vụ của một cái 
“Tôi”. Nó là một yếu tố mà trong Abhidhammā (Vi-



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

333 

diệu Pháp) gọi là tư duy, thức, hay tâm. Bạn phải cố 
gắng để nhận thức nó như vậy. Chớ để bị lầm lẫn hay 
hoà trộn nó với sắc uẩn, hay một chúng sinh, hay 
“Tôi”. Khi điều này được nhận thức một cách rõ ràng, 
thanh tịnh kiến trong danh (nāma) được thành tựu và, 
khi thanh tịnh kiến được thành tựu trong tâm, nó cũng 
được thành tựu trong các tâm sở khác như niệm, tinh 
tấn và trí tuệ. 

Đến Đây Chấm Dứt Phần Thanh Tịnh Kiến 
Trong Danh 

 
Thanh Tịnh Nhờ Vượt Qua Hoài Nghi (Đoạn 

Nghi Thanh Tịnh) 
 
Khi các nhiệm vụ của năm pháp — bốn sắc pháp 

(bốn đại) và một danh pháp (tâm) đã được thể nhập 
bằng trí tuệ, tinh tấn phải được thực hiện để thành tựu 
tri kiến nhờ vượt qua hoài nghi. Khi một người đạt đến 
trí về sự  sanh khởi do duyên (nhân duyên phân biệt 
trí), đoạn nghi thanh tịnh đã thành tựu. 

Hoài nghi (kaṅkhā) có nghĩa là sự do dự, không 
xác quyết (vicikicchā). Trong vòng luân hồi dài vô tận 
này đã có rất nhiều quan niệm và lý thuyết sai lầm về 
những nhiệm vụ của năm pháp đề cập ở trên được các 
chúng sanh chấp nhận. Họ dựa vào những quan niệm 
và lý thuyết sai lầm này, như tin có linh hồn hay sự 
thường hằng, bởi vì họ không biết về sự sanh khởi do 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

334 

duyên của các sắc pháp và danh pháp. Đây là sự hoài 
nghi bình thường. “Ta có mặt trong quá khứ?” hay “Ta 
không có mặt trong quá khứ?” những suy nghĩ như vậy 
là hoài nghi đặc biệt. Trong số bốn sắc pháp căn bản 
hiện hữu trong thân có sắc do nghiệp sanh (sắc nghiệp), 
có sắc do tâm sanh (sắc tâm), có sắc do thời tiết sanh (sắc 
thời tiết), và có sắc do vật thực sanh (sắc vật thực). Bốn 
nhân sanh sắc này cần phải được biết rõ. 

Trong thân có sắc nghiệp và sắc này sanh khởi 
liên tục không một sát-na gián đoạn — giống như sự 
trôi chảy liên tục của một dòng sông vậy. Có những sắc 
tâm cũng sanh khởi liên tục như vậy. Tương tự có 
những sắc do thời tiết thay đổi sanh, và sắc do vật thực 
sanh. 

Trong trường hợp của danh pháp có những tâm 
sanh dựa trên những đối tượng đặc biệt của tâm (như 
hơi thở ra và hơi thở vô), mỗi tâm đặc biệt được nối kết 
và phụ thuộc vào mỗi hơi thở vô và hơi thở ra đặc biệt, 
tuỳ trường hợp, giống như sự nối kết và phụ thuộc của 
bóng tối và phản chiếu của ánh sáng mặt trời vậy.  

Điều này cho thấy một cách chính xác mối quan 
hệ duyên sanh của năm pháp căn bản. Nếu pháp 
duyên sanh này được hiểu rõ với trí tuệ, thời đoạn nghi 
thanh tịnh đã được hoàn tất. Những tà kiến về linh hồn 
và sự thường hằng sẽ được vượt qua.  

Đến đây chấm dứt đoạn nghi thanh tịnh 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

335 

Tóm Tắt 
 
Như vậy có năm pháp căn bản — đất, nước, lửa, 

gió và tâm. Có bốn nhân sanh sắc pháp: nghiệp, tâm, 
thời tiết và vật thực. Có hai nhân sanh danh pháp: các 
đối tượng giác quan bên ngoài và các căn hay giác quan 
bên trong. Phân biệt chúng thành danh và sắc, những 
hiện tượng này, cùng với sự sanh và diệt của chúng, 
phải được quan sát liên tục trong ánh sáng của những 
đặc tính của chúng: “Rūpaṃ aniccaṃ khayaṭṭhena 
dukkhaṃ bhayaṭṭhena, anattā asārakaṭṭhena — Sắc là 
vô thường do phải chịu sự hoại diệt, là khổ do đáng sợ 
hãi, là vô ngã do không có cốt lõi —  cho đến khi chúng 
được thấy đúng như thực với chánh trí tuệ. Bạn phải cố 
gắng tu tập minh sát theo cách như vậy. 

Điều này chỉ cho thấy chính xác cách tiến hành 
thiền minh sát theo phương pháp, “Quán vô thường, 
Tôi sẽ thở ra….,” như đã trình bày trong nhóm bốn thứ 
tư của Kinh Quán Niệm Hơi Thở (Ānāpānassati Sutta). 

Cách khác là quán các hiện tượng tâm và vật chất 
(danh-sắc) của thân như bình thường người ta biết 
chúng cho đến khi bạn thể nhập và nhận thức được 
chúng với trí tuệ, xem hơi thở ra và hơi thở vô như cận 
định. Ở đây, cận định có thể được giải thích như sau. 
Khi một hành giả bắt đầu vận dụng tinh tấn, trước tiên 
vị ấy phải tập trung và làm cho tâm yên tĩnh bằng cách 
quán hơi thở ra và hơi thở vô. Vị ấy sẽ làm theo cách 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

336 

thức này mỗi khi vận dụng tinh tấn. Sự tập trung và 
tĩnh lặng sơ khởi này là công việc của cận định. Chỉ sau 
khi tâm đã được tập trung và làm cho tĩnh lặng rồi bạn 
mới nên thực hành, quan sát bất kỳ phần nào của thân 
mà bạn muốn quan sát. 

Đây chính xác là cách tiến hành minh sát từ giai 
đoạn đếm hơi thở. Những giải thích chi tiết hơn có thể 
được tìm thấy trong Āhāra Dīpanī (Vật Thực Tường 
Giải) và Anatta Dīpanī (Vô Ngã Tường Giải). 

Trong trường hợp tiến hành minh sát từ giai 
đoạn theo hơi thở, hay từ cận định của giai đoạn an trụ, 
hay từ sơ thiền, nhị thiền, tam thiền và tứ thiền của 
định chứng thuộc giai đoạn an trụ, phương pháp có thể 
được tập hợp từ những gì đã trình bày trong giai đoạn 
đếm hơi thở. 

Về ba thanh tịnh còn lại, mười tuệ minh sát, cũng 
như Đạo tuệ và  Quả tuệ nhập lưu, xem phần nói về 
các đối tượng thiền trong tác phẩm Paramattha 
Saṅkhitta của tôi. 

Đến đây chấm dứt phần giải thích ngắn gọn về 
những bài tập thiền niệm hơi thở như đã trình bày 
trong Kinh Niệm Hơi Thở và các chú giải của bài kinh. 

 
 
 
 



Bát Chánh Đạo Tường Giải 

337 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Sabba Dānaṃ  Dhamma Dānaṃ  Jināti 

(Pháp Thí Thắng Mọi Thí) 

PHƯƠNG DANH CHƯ PHẬT TỬ  

HÙN PHƯỚC ẤN TỐNG 

SÁCH  BÁT CHÁNH ĐẠO TƯỜNG GIẢI 

 

- GĐ cố Tu Nữ Diệu Tâm và Hoàng Ngọc (cháu bà Tu 
Nữ Diệu Tâm) và các con cháu, GĐ cố Tu Nữ Diệu 



Tỳ-kheo Pháp Thông dịch 
 

338 

Hương và các con cháu, Sư Cô Như Nguyện Phòng 
Phát Hành Chùa Bửu Long, Cô Thanh Hạnh. 

-  Nhóm Kusala Mitta; Phan Binh, Phan Thân, Nguyễn 
Thị Đấu, Nguyễn Thị Diệu Trang (USA),  Nguyên 
Giang, GĐ Diệu Phương (HH mẹ bà Hoàng Thị Ngọc), 
GĐ Cô Giáo Lan; GĐ Trung Thủy Tiên; GĐ Lê Minh 
(cô giáo Lan);  

- Hà Nội: GĐ Nguyễn Kim Liên, GĐ Hồng Hiển.  

- Long An:Nhóm Phật Tử Long An: GĐ Tâm Hiền 
(Tịnh Hạnh); GĐ Võ Thị Hoàng An; GĐ Võ Tấn Phát; 
GĐ Trần Thu Hà (Đức); GĐ Huỳnh Thị Kim Phượng. 

- Gđ Phan Binh, Lê Thị Thu Huyền, Trang Để (USA), 
Trần Thị Thuý, Lê Thị Mạnh Linh, gđ Nguyễn Thị Mẫn 

 



HỘI LUẬT GIA VIỆT NAM 
NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

65 Tràng Thi, phường Cửa Nam, Hà Nội  
Email: nhaxuatbanhongduc65@gmail.com 
ĐT: 024.39260024     Fax: (024) 39260031 

 
BÁT CHÁNH ĐẠO TƯỜNG GIẢI 

Tỳ-kheo Pháp Thông Dịch 
 

Chịu trách nhiệm xuất bản 
Giám đốc PHẠM THỊ MAI  
Chịu trách nhiệm nội dung 

Tổng biên tập LÝ BÁ TOÀN  
Biên tập: PHAN THỊ NGỌC MINH 

Sửa bản in: Tỳ-kheo Pháp Thông  
Trình bày: Cao Hữu Trung 

Bìa: Sumanā Kim Lan 
Đối tác liên kết: 
Cao Hữu Trung 

68 Nguyễn Trãi, P3, Q5, 
TpHCM 

In 3.000 cuốn, khổ 14,5cm x 20,5cm tại Xí nghiệp in, văn 
phòng phẩm, bao bì FAHASA, Lô B26/II-B27/II Đường số 5 Khu 
công nghiệp Vĩnh Lộc, Phường Bình Tân, TP.HCM. Số 
XNĐKXB: 2653-2025/CXBIPH/47-96/HĐ ngày 11 tháng 8 năm 
2025. Số QĐXB của NXB: 222/QĐ-NXBHĐ cấp ngày 11 tháng 
8 năm 2025. In xong và nộp lưu chiểu năm 2025. Mã số sách tiêu 
chuẩn quốc tế (ISBN) 978- 604- 482-473-4


